
' Созйжл? Л
уерковь^/иои,
Й кратд адшвл 
не шдол-Кютхей- 
(евгИл. хѵі. 18)

й у і  же а церковь 
поеи?шлеть, 
Е8ди тевИ ако- 
же азычнигсъ
Й (ИЫТДрЬ 

V (еыЯА.Щ.17) у

, Петръ 
йпди р-Ьшл; 
повиновлти- 
сдподовлетг 
БгОВИ П<ѴК, 
нежели чел* 
в4 кцшт>.

(Д Ѣ а н . й п  
ч 5г адст.) .



голосъ
ЦЕРКВИ.

Ежемѣсячный церковно - общественный

журналъ.

Г О Д Ъ  И З Д А Н І Я  П Е Р В Ы Й .

1912 г. Декабрь.

М О С К В А
ПЕЧАТНЯ А. И. СНЕГИРЕВОЙ

ОСТОЖЕНКА* САВЕЛОВСКІЯ Л І Р . ,  СОБ. Д»

1912.



С О Д Е Р Ж А Н І Е .

О Т Д Ѣ Л Ъ  П Е Р В Ы Й .

1. Высочайшій рескриптъ, данный на ими преосвящен­
наго Митрополита С.-ІТетербѵргскаго Владиміра .

2. Высокопреосвященный Владиміръ, Митрополитъ С.-Пе­
тербургскій и Ладожскій.— И. А йва зовъ ..................

3. Отъ редакц іи.........................................................................
4. О трудѣ и собственности.— Владиміръ, Митрополитъ

М о с к о в с к ій .........................................................................
5. Притча о званныхъ на вечеря.— Василій , Епископъ

М о ж а й ск ій ............................................................................
6. Духовный дневникъ. — Архимандритъ Арсеніи . . .
7. Свѣточи Православной Христовой Церкви.— Избралъ

М. Новоселовъ . ................................................................
8. Послушаніе.— В . Г ..............................................................
9. У Пречистой въ Ченстоховѣ въ Вильнѣ.— Лекторъ

СПБ. Дух. Акад. В. Ш ..................................................
10. Душевныя страсти.— Іеромонахъ Николай . . . .
И . Мысли мірянина о современномъ исполненіи церков­

ныхъ службъ.— Докторъ В. Николаевъ .......................
12. Критическій обзоръ мухаммеданскаго ученія о проро­

кахъ.— Іі. Меркурьевъ.....................................................

О Т Д Ѣ Л Ъ  В Т О Р О Й .

18. Плачъ на кончину патріарха Іоакима I I I .— Антоній, 
Архіепископъ Волынскій.................................................

14. Митрополитъ Платонъ.— Свящѳн. Д м . Дмитріевъ .
15. Религіозная правда Русскаго Самодержавія, въ связи 

съ воцерковленіемъ человѣческой жизни.— И. Айвазовъ.
10. Церковная хроника.— Мароо-Маріинская Обитель М и­

лосердія въ Москвѣ.— И . Айвазовъ ...........................
17. Некрологъ.— И. А ....................................• .......................
18. Политическое обозрѣніе.— И. М — с к і й .......................
19. Библіографія.......................................................
20. Опечатки..................................................................................
21. О б ъ я в л е н ія .........................................................................

При этомъ № разсылается ..Переводъ по поитъ* для пересылки 
„Голоса Церкви" подписныхъ денегъ за 1913 годъ.

Стран.

I— II

III— XVIII 
III— IV

5—  18

19—  85 
36—  42

43—  48 
49—  51

52— % 62 
63— 94

95— 118

119— 134

135— 140
141— 156

1 5 7 - 1 9 0

191 —  196 
197— 198 
199— 201 
202— 208

204— 206

въ редакцію



Высочайшія рескриптъ.
Петербургъ, 23 ноября. Высочайшій рескриптъ, дан­

ный на имя преосвященнаго митрополита С.-Петербург­
скаго Владиміра:

„Преосвященный митрополитъ С.-Петербургскій Вла-- 
диміръ! Многолѣтіе служенія вашего одухотворено свя­
тою ревностью о славѣ и величіи Православной Церкви 
и исполнено непрестанныхъ попеченій о духовномъ 
преуспѣяніи паствы, ввѣренной вашему водительству, 
многоразлично было дѣланіе ваше на нивѣ Господней, 
разностороненъ архипастырскій опытъ вашъ. Преем­
ственно проходя святительское служяве въ епархіяхъ 
Новгородской и Самарской, въ грувнскомъ экзархатѣ 
и на каѳедрѣ Московской, вы изучили господствующія 
теченія религіозной жизни и духовныя нужды право­
славнаго населенія въ различныхъ частяхъ Имперіи. 
Въ званіи предсѣдателя общества возстановленія пра­
вославнаго христіанства на Кавказѣ и православнаго 
миссіонерскаго общества, содѣйствуя успѣху право­
славной миссіи среди многочисленныхъ населяющихъ



II

окраины нашего отечества инородцевъ, вы заботились 
и заботитесь о религіозно-нравственномъ просвѣщеніи 
въ духѣ вѣры православной и преданности Россіи ихъ 
подростающихъ поколѣній. Справедливо оцѣнивая вос­
питательное значеніе строго православныхъ преданій 
священной старины, вы тщательно соблюдаете и укрѣ­
пляете сохранившіеся подъ сѣнью святынь московскихъ 
высокіе образцы древнеуставной иноческой жизни и 
богослужебнаго чина. Примѣромъ собственной жизни 
вы и подвѣдомое вамъ духовенство ведете по спаси­
тельному пути воздержанія. Во вниманіе къ вашему 
архипастырскому опыту вы постоянно призывались и 
призываетесь къ участію въ трудахъ Св. Сѵнода по 
разработкѣ и по разрѣшенію возникавшихъ за послѣд­
нее время церковныхъ задачъ и запросовъ. Озабочи- 
ваясь нынѣ, за послѣдовавшей кончиной преосвящен­
наго митрополита С.-Петербургскаго Антонія, замѣще­
ніемъ вдовствующей каѳедры царствующаго города, Я 
признаю справедливымъ призвать васъ на сію каѳедру 
въ званіи первенствующаго члена Святѣйшаго Сѵнода. 
Храню твердое упованіе, что и въ новомъ званіи вы 
съ неослабѣвающею ревностью не перестанете тру­
диться на благо паствы вашей, на славу и возвеличи­
ваніе святой Православной Церкви. Всевышній же да 
ниспошлетъ вамъ Свою благодатную помощь къ со­
вершенію предлежащаго вамъ многотруднаго святи­
тельскаго служенія.

„Поручая Себя молитвамъ вашимъ, пребываю къ 
вамъ неизмѣнно благосклонный.

На подлинномъ Собственною Его Императорскаго Величества рукою 
начертано:

„Н И К О Л А Й
Данъ въ Царскомъ Селѣ.

23 ноября 1912 г.



Владиміръ Митрополитъ С.-Петербургскій



Высокопреосвященный Владиміръ, ДОлпро- 
полшпъ С.-Петербургскій и /Іабожскіп.
Высокопреосвященный Владиміръ, Митрополитъ С.-Пе­

тербургскій и Ладожскій, въ мірѣ Василій Никифо­
ровичъ Богоявленскій, сынъ священника села Малой 
Моршки, Моршанскаго уѣзда, Тамбовской губ., родился 
2 января 1848 г. Пройдя низшую и среднюю духовную 
школу въ родной епархіи, Онъ поступилъ въ Кіевскую 
Духовную Академію, которую и окончилъ блестяще 
(магистрантомъ) въ 1874 г. Въ томъ-же году Онъ былъ 
опредѣленъ на должность преподавателя гомилетики и 
соединенныхъ съ нею предметовъ въ Тамбовскую Дух. 
Семинарію, а затѣмъ, согласно прошенію, перемѣщенъ 
на должность преподавателя Св. Писанія (1875 г. 26 мая). 
Одновременно Онъ преподавалъ въ семинаріи нѣмец­
кій языкъ, въ епарх. женск. училищѣ и въ женской 
гимназіи географію. Женившись, Онъ оставилъ учебную 
службу и былъ рукоположенъ во священника къ По­
кровской Соборной г. Козлова церкви въ 1882 г. 
янв. 31-го, и въ этомъ же году былъ избранъ депута­
томъ Козловскаго духовенства на епархіальный съѣздъ. 
Въ 1883 г. былъ назначенъ благочиннымъ Козлов­
скихъ городскихъ церквей, а затѣмъ перемѣщенъ изъ 
собора въ настоятели Троицкой церкви. Здѣсь у Него 
и умерла горячо любимая жена и единственный ребе­
нокъ. И о. Василій рѣшилъ отдать всего себя на слу­
женіе Церкви. 8 февраля 1886 г. Онъ принялъ ино-



IV

ческій постригъ съ именемъ Владиміра и указомъ 
Св. Сѵнода опредѣленъ былъ на должность настоятеля 
Козловскаго Троицкаго третьекласснаго монастыря, съ 
возведеніемъ въ санъ архимандрита. Въ м. октябрѣ 6-го 
указомъ Св. Сѵнода переведенъ настоятелемъ въ Нов­
городскій Антоніевъ второклассный монастырь, съ опре­
дѣленіемъ членомъ Новгородской Дух. Консисторіи. Въ 
1888 г. 21 мая Высочайше назначенъ епископомъ 
Старорусскимъ, причемъ хиротонисанъ во епископа 
митрополитомъ Исидоромъ въ С.-Петербургѣ, въ Св.- 
Троицкомъ Соборѣ Александро-Невской Лавры, въ 1888 г. 
іюня 13-го. Въ 1891 г. января 19-го назначенъ епи­
скопомъ Самарскимъ. Именнымъ ЕГО ИМПЕРАТОР­
СКАГО ВЕЛИЧЕСТВА Указомъ въ 1892 г. октября 18-го 
назначенъ архіепископомъ Карталинскимъ и Кахетин­
скимъ, экзархомъ Грузіи, съ званіемъ члена Св. Сѵнода. 
Въ 1898 г. февраля 21-го Именнымъ Высочайшимъ Ука­
зомъ назначенъ Митрополитомъ Московскимъ и Коло­
менскимъ, откуда Высочайшимъ Рескриптомъ и при­
званъ на каѳедру С.-Петербургскаго Митрополита.

Если посмотримъ на пережитое Петербургскимъ Ми­
трополитомъ Владиміромъ, то невольно скажемъ сло­
вами Псалмопѣвца: „Блаженъ всякій боящійся Гос­
пода, ходящій путями Его“ (пс. 127, 1). Выйдя изъ 
скромной и богобоязненной семьи сельскаго священ­
ника, пройдя, съ большими матеріальными лишеніями, 
всю духовную школу, кончая вершинами ея, тихій и 
съ большимъ религіознымъ закаломъ молодой Василій 
Богоявленскій съ жаромъ отдается преподаванію въ 
родной семинаріи богословскихъ предметовъ. И доселѣ 
питомцы Василія Богоявленскаго, сами уже закален­
ные жизнью, убѣленные сѣдинами, съ особой отрадой



вспоминаютъ полные рѣдкой душевности и горячей 
любви къ Церкви „уроки Богоявленскаго". Намъ лично 
въ дебряхъ Тамбовской епархіи, во время бесѣдъ съ 
священниками о старомъ семинарскомъ житьѣ, не разъ 
приходилось слышать слова: „а вотъ у Богоявленскаго 
на урокахъ прямо душой отдыхали. Требовалъ то онъ 
строго, чтобы знали предметъ,—да все г а ^ м н г о  вы­
ходило какъ-то по семейному, будто дома отецъ наказъ 
тебѣ читаетъ!" Но вотъ Василій Богоявленскій мѣня­
етъ школу на приходъ. Онъ уже отецъ Василій. И на 
этомъ новомъ поприщѣ его душевныя стремленія ска­
зываются уже шире. Обитатели г. Козлова доселѣ не 
забыли „хорошаго батюшку", горячее проповѣдническое 
слово котораго сжигало ихъ сердца, отторгало ихъ отъ 
коммерческаго засилья въ небесную высь и неустанно 
напоминало, что „не о хлѣбѣ единомъ живъ будетъ 
человѣкъ"... Самъ рѣдкій семьянинъ, о. Василій осо­
бенно ратовалъ противъ всѣхъ модныхъ теченій, раз­
рушающихъ святорусскій бытъ семьи, и не одна семья, 
благодаря его рѣчамъ, сохранила свои церковные оте­
ческіе устои.

Скоро и Козловское духовенство полюбило своего 
новаго собрата и сослуживца и надѣлило его почет­
нымъ избраніемъ въ свои депутаты на съѣзды духо­
венства окружные и епархіальные. Ставъ благочиннымъ, 
о. Василій былъ „истиннымъ отцомъ, а не бичемъ" для 
Козловскаго духовенства. Снискавъ общую любовь, о. 
Василій въ ней нашелъ для себя и утѣху отъ тяжкаго 
горя — потери жены и ребенка. И во имя этой любви 
онъ отдаетъ всего себя на служеніе ей, принимая ино­
ческій постригъ, съ именемъ Владиміра. Сдѣлавшись 
епископомъ Старорусскимъ, преосвященный Владиміръ 
проявилъ рѣдкую отзывчивость на всѣ духовныя и ма­
теріальныя нужды своей паствы и подвѣдомаго ему



VI

духовенства. Его простота въ обращеніи, его общедо­
ступность, не знавшая „пріемныхъ часовъ", его любовь 
къ церковной уставности и учительности, его неустан­
ная проповѣдь, — все это скоро приковало къ нему 
сердца Новгородской паствы и ея пастырей. И „доселѣ 
Новгородцы помнятъ „славнаго Владыку Старорусскаго 
Владиміра". Но вотъ.Владыка Владиміръ и епархіаль­
нымъ епископомъ Самарскимъ. Здѣсь уже онъ могъ 
проявить свой внутренній обликъ въ большей мѣрѣ. И 
мы приходимъ въ искреннее умиленіе, созерцая его 
Архипастырскую дѣятельность въ Самарской епархіи. 
Коротка она была, менѣе двухъ лѣтъ, но какъ обильна, 
плодотворна и поучительна! Повсюду въ храмахъ раз­
далась живая проповѣдь, открылись внѣбогослужеб­
ныя бесѣды, въ коихъ принималъ участіе самъ Вла­
дыка, любившій особенно самъ читать акаѳистъ за мо­
лебствіемъ послѣ вечерни, каковою службою предваря­
лись бесѣды. Народъ „валомъ валилъ на Владыкины 
бесѣды",—вспоминаютъ самарцы славное время святи­
тельства у нихъ преосвященнаго Владиміра. Полная 
разныхъ сектъ Самарская епархія привела преосвящен­
наго Владиміра къ мысли усилить здѣсь миссію. Съ 
этою цѣлью Онъ самъ открывалъ миссіонерскія бесѣды, 
лично принималъ въ нихъ горячее участіе, основалъ 
въ Самарѣ Алексіевское религіозно - просвѣтительное 
братство, завелъ духовныя чтенія въ мѣстной семина­
ріи и въ город. Думѣ. Уставность и благолѣпіе церковныхъ 
службъ и общенародное пѣніе были предметомъ уси­
ленныхъ заботъ Архипастыря. Богослуженіе было его 
стихіей. Онъ постоянно служилъ, посѣщая различные 
особенно окраинные храмы. Народъ стекался массами 
и Владыка самъ всѣхъ поочередно благословлялъ, по­
учая всѣхъ и каждаго архипастырскимъ словомъ. Ду­
ховенство, духовно-учебныя заведенія и особенно цер-



ковно-приходскія школы • имѣли въ преосвященномъ 
Владимірѣ своего истиннаго печальника и благодѣтеля. 
Но особенно памятенъ Архипастырь Самарцамъ, какъ 
Ангелъ-Утѣшитель своей паствы во время постигшихъ 
ее двухъ стихійныхъ бѣдствій: голода и холеры.

При монастыряхъ, церквахъ и другихъ церковныхъ 
учрежденіяхъ повсюду въ епархіи Онъ открылъ столо­
выя и чайныя для бѣдняковъ, организовалъ для руко­
водства всей благотворительной дѣятельностью епархі­
альный комитетъ съ его отдѣлами по епархіи, словомъ 
и дѣломъ располагалъ всѣхъ къ жертвамъ голодающияь. 
И все запечатлѣвалъ церковною молитвою: крестными 
ходами, всенародными молебствіями.

За голодомъ пришла злая гостья — холера. Тысячи 
жертвъ она пожирала. Всеобщее уныніе, растерянность, 
паника!.. И вотъ преосвященный Владиміръ всюду, въ 
мѣстахъ разгара холерной эпидеміи, появляется самъ: 
то Онъ посѣщаетъ мѣста скопленія больныхъ и обод­
ряетъ, и утѣшаетъ ихъ словомъ, согрѣваетъ ихъ Ар­
хипастырскою любовью и молитвою, то Онъ служитъ 
панихиды на холерномъ кладбищѣ надъ гробами умер­
шихъ отъ холеры, то онъ на окраинахъ города, гдѣ 
свирѣпствуетъ среди бѣдноты холера, служитъ об­
щественныя молебствія объ избавленіи отъ страш­
ной болѣзни и словомъ утѣшенія бодритъ народ­
ныя массы, рекомендуя имъ и разныя мѣры предосто­
рожности отъ заболѣванія. За Архипастыремъ пошло 
и рядовое духовенство и лучшіе пасомые. Эпидемія 
ослабѣла и, наконецъ, прекратилась. И когда Владыка 
прощался со своею Самарскою паствою, переходя на 
служеніе въ далекую Грузію, — самарцы, и паства и 
пастыри, съ рѣдкою сердечностью провожали своего 
„отца-кормильца“, съ которымъ они прожили хотя и 
мало, но пережили много. Много было пролито слезъ



VIII

при прощаньи. И, когда, по свидѣтельству Самарскихъ 
Епарх. Вѣдомостей, раздались послѣдніе прощальные 
звуки Самарскихъ колоколовъ, въ епархіальномъ жен­
скомъ училищѣ поднялся массовый плачъ воспитанницъ, 
что ярко показало, какую любовь снискалъ преосвя­
щенный Владиміръ въ семьяхъ Самарскаго духовенства.

Но вотъ Владыка и экзархомъ Грузіи. Пять лѣтъ 
онъ пробылъ ея Архипастыремъ. И здѣсь, съ его прі­
ѣздомъ, появилась живая проповѣдь за богослуженіемъ, 
открылись внѣбогослужебныя собесѣдованія. Самъ Архи­
пастырь, несмотря на чисто Кавказское бездорожье, 
усиленно разъѣзжалъ по Кавказскимъ дебрямъ, самъ 
лично вникалъ во всѣ «духовныя и матеріальныя нужды 
своей многочисленной и разноплеменной паствы и ея 
пастырей. Онъ возобновилъ и построилъ здѣсь болѣе 
100 храмовъ, возобновилъ знаменитый Мцхетскій со­
боръ, Сажарскій и Самейскій монастыри, и другіе па­
мятники церковной Иверской старины, устроилъ духов­
ную семинарію въ Кутаисѣ, открылъ болѣе 300 цер­
ковно-приходскихъ школъ, завелъ при церквахъ и шко­
лахъ библіотеки, учредилъ спеціально-миссіонерское 
Епархіальное духовно-просвѣтительное братство для 
борьбы съ многочисленными здѣсь сектами, оживилъ 
дѣятельность „Общества возстановленія православнаго 
христіанства на Кавказѣ". Въ разгаръ холеры на Кав­
казѣ Владыка воспроизвелъ здѣсь картины своей еван­
гельской дѣятельности на пользу ближнихъ въ Самарѣ. 
И когда ему пришлось переходить на новое мѣсто слу­
женія, вся его Кавказская паства, во главѣ съ своими 
пастырями, безъ различія національностей, съ рѣдкимъ 
единодушіемъ и горячей любовью провожала своего 
Архипастыря. И самъ Архипастырь, въ отвѣтъ на тро­
гательную любовь своей паствы и ея пастырей, ска­
залъ при прощаніи: „за все время пребыванія у васъ



IX

жизнь моя текла ровно, спокойно, безмятежно. По 
крайней мѣрѣ, я не могу припомнить ни одной ссоры, 
ни одного столкновенія, такъ что во все это времени 
разу не заходило солнце во гнѣвѣ моемъ". И ш з а -  
вѣтъ будущимъ пастырямъ, питомцамъ Тифлішжой 
семинаріи, Владыка, при прощаніи, оставилъ слова: 
„пастыри Церкви первѣе всего должны учить свою па­
ству, и учить не однимъ словомъ, но и дѣломъ—до­
брымъ житіемъ, личнымъ примѣромъ; одни сухія поуче­
нія мало назидаютъ и мало привлекаютъ къ добру". 
И самъ Владыка дѣйствительно являлъ образъ стаду 
своему не только вѣрою, но и житіемъ своимъ. Когда 
опредѣлилось, что Онъ назначенъ на каѳедру великихъ 
святителей Московскихъ,—Петербургскій Митрополитъ 
Антоній писалъ въ Казань ректору духовной Академіи, 
нынѣ архіепископу Волынскому Антонію: „назначенъ
на Московскую каѳедру новый, сравнительно молодой 
митрополитъ Владиміръ. Это назначеніе Москва, вѣро­
ятно, встрѣтитъ не безъ нѣкотораго недоумѣнія: но 
если Господь приведетъ митрополита Владиміра про­
жить тамъ долго, то его чистая душа, его безукориз­
ненная жизнь и ревность о Церкви стяжаютъ ему по­
степенно такой же авторитетъ въ Москвѣ, какимъ 
пользовался тамъ митрополитъ Филаретъ".

Въ Мартѣ 1898 г. первопрестольная Москва, съ затаен­
нымъ, отъ неизвѣстности, сердцемъ встрѣчала новаго сво­
его Архипастыря Митрополита Московскаго Владиміра. 
Съ тѣхъ поръ прошло почти 15 лѣтъ. Лучшіе годы своей 
Архипастырской службы Митрополитъ Владиміръ отдалъ 
сердцу Россіи—Москвѣ. И что это были за годы!... 
Послѣдняя половина ихъ была сплошнымъ и тяжелымъ 
воинствованіемъ за Церковь Божью, за „строго-право- 
славныя преданія священной старины". Владыка прозорли­
вымъ окомъ и любящимъ Церковь и Родину сердцемъ



X

сразу оцѣнилъ тяжесть предстоящаго ему подвига и 
началъ систематически выполнять его. И вотъ Москва 
увидѣла дивныя картины Архипастырскаго строитель­
ства во благо Церкви, Царя и Родины. Прежде всего 
въ Москвѣ и въ епархіи была введена и оживлена 
церковная проповѣдь, открыты для народа послѣ ве- 
черень съ молебствіями и акаѳистами внѣбогослужеб­
ныя собесѣдованія съ раздачею религіозно-назидатель­
ныхъ брошюръ, заведены особыя религіозно-просвѣти­
тельныя и назидательныя чтенія для народа, для дѣтей 
улицы, для учащихся низшихъ и среднихъ школъ, спе­
ціальныя чтенія для фабричныхъ рабочихъ въ народ-1 
ныхъ домахъ и публичныя богословскія чтенія для 
интеллигенціи. Высоко цѣня спеціальную миссію въ 
Церкви, имѣющую цѣлью борьбу съ расколомъ, сек­
тами, соціализмомъ и атеизмомъ, Владыка открываетъ 
четыре должности епархіальныхъ миссіонеровъ, заво­
дитъ спеціальныя миссіонерскія бесѣды съ отщепен­
цами отъ Церкви, открываетъ многочисленные народно­
миссіонерскіе курсы, выращивая ихъ изъ колыбели для 
этихъ курсовъ въ зданіи Преображенской въ Москвѣ 
церковно-приходской школы, куда на курсы онъ Самъ 
пріѣзжаетъ и до 11 час. ночи провѣряетъ успѣхи кур­
систовъ изъ фабричныхъ рабочихъ, насаждаетъ цер­
ковно-народные хоры, учреждаетъ: миссіонерское Брат­
ство во имя Воскресенія Христова и его Отдѣлы въ 
епархіи, спеціальный Московскій Епархіальный Миссіо­
нерскій Совѣтъ, Братство святителя Алексія при Пу­
довомъ монастырѣ, расширяетъ дѣятельность противо­
раскольничьяго Братства святителя Петра, открываетъ 
ежегодные епархіальные миссіонерскіе курсы для ду­
ховенства епархіи. Съ цѣлью парализовать натискъ 
сектантства на высшія учебныя заведенія Владыка 
учреждаетъ „Златоустовскій религіозно - философскій



XI

кружокъ учащихся" и „Женскіе богословскіе курсы". 
Развитіе сектантства въ Россіи привело Владыку къ 
мысли о насущной потребности приспособить и нашу 
высшую духовную школу къ служенію Православной 
миссіи. И вотъ Онъ съ 1907 года усиленно заботится 
объ открытіи въ Московской Духовной Академіи спе­
ціальной каѳедры по „Исторіи и Обличенію сектант­
ства". Заботы Владыки увѣнчиваются успѣхомъ и та­
кія каѳедры открыты теперь во всѣхъ духовныхъ ака­
деміяхъ, что составляетъ величайшую заслугу Москові 
скаго Митрополита Владиміра предъ Церковью. Не 
оставлялъ своимъ попеченіемъ Владыка и нуждъ мис­
сіи инородческой, развивая и укрѣпляя дѣятельность 
„Православнаго Миссіонерскаго Общества", открывъ и 
окормляя при Пудовомъ монастырѣ „Отдѣлъ Камчат­
скаго Братства".

Духовная школа имѣла во Владыкѣ по-истинѣ своего 
отца. Онъ часто посѣщалъ духовно-учебныя заведенія, 
заботился и объ ихъ матеріальномъ благополучіи. Такъ, 
онъ устроилъ зданія для Перервинскаго духовнаго учи­
лища, переустроилъ зданія духовныхъ училищъ Заико- 
носпасскаго и Донского, а также и женскаго Фила- 
ретовскаго, открылъ третье женское епархіальное учи­
лище при Московскомъ Скорбященскомъ монастырѣ, 
построилъ домъ для квартиръ преподавателей Москов­
ской духовной семинаріи, образовалъ особый духовно- 
учебный капиталъ и пр... Особою любовью согрѣвая 
церковно-приходскую школу, Владыка устраивалъ курсы 
для учительскаго персонала этихъ школъ, всѣми мѣ­
рами улучшалъ ихъ матеріальный бытъ и пр. Препо­
даваніе Закона Божія въ свѣтскихъ учебныхъ заведе­
ніяхъ всегда было близко сердцу Владыки и онъ со­
зывалъ съѣзды законоучителей для обсужденія насущ­
ныхъ нуждъ по данному предмету. Кто бывалъ въ



XII

Москвѣ, тотъ невольно обращалъ свой взоръ на сильно 
развитую здѣсь и въ епархіи борьбу Церкви съ народ­
нымъ пьянствомъ. „Московское Епархіальное Общество 
борьбы съ пьянствомъ", его многочисленные отдѣлы, 
его издательская журнальная и другого вида дѣятель­
ность,—наконецъ, всѣмъ извѣстный первый подъ кро­
вомъ Церкви Всероссійскій съѣздъ практическихъ дѣя­
телей по борьбѣ съ алкоголизмомъ, потребовавшій не­
мало средствъ и всякихъ заботъ,— все это плодъ ис­
ключительныхъ трудовъ и заботъ Высокопреосвящен­
наго Владиміра, который вложилъ въ это дѣло столько 
иниціативы, личныхъ трудовъ—литературныхъ, органи­
заторскихъ и лекторскихъ, а также и матеріальныхъ 
средствъ, что невольно приходишь въ священный тре­
петъ при видѣ этой стройной и громадной работы, 
запечатлѣнной характеромъ истиннаго подвига въ 
борьбѣ за Трезвую Русь,—я говорю подвига, потому 
что здѣсь мы имѣемъ дѣло дѣйствительно съ подви­
гомъ абсолютнаго воздержанія Митрополита Владиміра 
отъ всякихъ спиртныхъ напитковъ, что служитъ глав­
нымъ факторомъ вдохновенной работы и Московскаго 
духовенства на нивѣ отрезвленія народа. Не забылъ 
святитель и тѣлесной нужды своей паствы. При немъ 
открылось много благотворительныхъ обществъ, бога­
дѣленъ, пріютовъ и пр... Личная же благотворитель­
ность Архипастыря вѣдома всей Москвѣ и далеко за 
ея предѣлами, и лишь чувство поразительной въ этомъ 
отношеніи скромности Владыки не дозволяетъ и намъ 
касаться этой интимнѣйшей и святѣйшей черты его 
евангельской души. Постоянной заботой Владыки было 
создать единеніе паствы съ пастырями на основахъ 
истинной православной церковности, въ духѣ „строго­
православныхъ преданій священной старины". Съ этой 
цѣлью Онъ благословилъ открытіе „Братства святи-



XIII

телей Московскихъ", гдѣ паства единилась-бы съ пасты­
рями въ мысляхъ и душевныхъ переживаніяхъ по по­
воду общихъ имъ церковно-общественныхъ вопросовъ 
и событій. Это „Братство" нашло и пріютъ для себя 
въ обители Владыки—Пудовомъ монастырѣ, и всегда 
встрѣчало отъ своего Архипастыря любовь и попеченіе. 
Духовенство Московской епархіи при Владыкѣ, какъ 
никогда до него, получило полную возможность брат­
скихъ собраній и единенія для совмѣстнаго служенія 
Церкви. Вся эта стройная, сложная и многообразная 
дѣятельность, всѣ эти многочисленныя учрежденія съ 
ихъ книжными складами, канцеляріями, библіотеками, 
засѣданіями, собраніями и пр... и пр...— нуждались въ 
огромномъ центральномъ помѣщеніи. И вотъ стара­
ніями Владыки выростаетъ въ центрѣ Москвы колос­
сальный Епархіальный Домъ и при немъ прекрасная 
церковь святаго князя Владиміра. Значеніе этого дома 
прекрасно очерчено въ докладѣ предсѣдателя строитель­
ной комиссіи: „мы увѣрены, писалъ онъ, что храмъ 
св. просвѣтителя Руси и домъ, находящійся подъ бла­
годатнымъ его осѣненіемъ, получатъ весьма важное мис­
сіонерское значеніе, когда всѣ силы Московскаго духо­
венства сплотятся для дружной дѣятельности на нивѣ 
Божіей. Непрочны и невѣчны дѣла рукъ человѣческихъ. 
Пройдутъ годы, и этотъ, такъ, повидимому, капитально 
устроенный, домъ обветшаетъ. Но не умретъ, вѣчно 
будетъ жить мысль, положенная Вашимъ Высоко­
преосвященствомъ въ основаніе сего зданія. Хотя домъ 
съ вѣками и обветшаетъ, но на его мѣстѣ возстанетъ 
новый, будетъ всегда жить онъ кипучею просвѣтитель­
ною жизнью, и дверь его не закроется для православ­
наго русскаго народа, пока стоитъ на землѣ святая 
Церковь Христова". Печатное слово въ наше время 
пріобрѣло колоссальную силу. Оно и мертвитъ, но оно



XIV

можетъ и живить человѣка и цѣлые народы.' Владыка 
прекрасно это сознавалъ. Онъ видѣлъ, что мертвящее 
печатное слово небывало растетъ въ Россіи, а живо­
творящее лишь кой-гдѣ журчитъ. И вотъ Онъ самъ 
выступаетъ на литературную ниву. Онъ съ порази­
тельною литературной плодовитостью откликается въ 
печатномъ словѣ на всѣ животрепещущіе вопросы на­
шего времени: вопросы соціальные, государства, обще­
ства, семьи, личности, вопросы богатыхъ и бѣдныхъ, 
рабочихъ и работодателей, труда и капитала, вопросы 
религіи и морали, вѣры и науки, вѣры и невѣрія, во­
просы трезвости, церковной дисциплины и проч..., 
и проч...,—все это находитъ для себя разрѣшеніе въ 
печатномъ словѣ Владыки, и это слово онъ въ огром­
номъ числѣ экземпляровъ издаетъ и раздаетъ без­
платно народной массѣ, рабочимъ, учащимся, пасты­
рямъ и др... Колоссальнымъ успѣхомъ пользуются осо­
бенно слѣдующія сочиненія и литературные труды 
Высокопреосвященнаго Владиміра: „Вечернія собесѣ­
дованія между крестьяниномъ, фабричнымъ, рабочимъ 
и священникомъ" (это изданіе единственное въ нашей 
литературѣ; по содержанію оно захватываетъ читателя, 
по изложенію художественно и просто), „Наука и Ре­
лигія", „Доказательства бытія Бога", „Два райскихъ 
дара Божія въ человѣчествѣ" (этимъ изданіемъ зачи­
тывается трудящійся людъ; оно весьма полезно и для 
нашихъ законосоставителей), „О трудѣ и собствен­
ности", „Къ богатымъ и бѣднымъ", „Къ рабочимъ", 
„О рабочемъ вопросѣ", „Соціальная задача семьи", 
„Наша пастырская задача въ борьбѣ съ соціалъ-демо- 
кратіей", „Противъ соціалъ-демократіи" (перев. соч. 
Флейшмана), „О соціализмѣ", „Работа въ свѣтѣ ма­
теріализма и христіанства", „Невѣріе книжниковъ и фа­
рисеевъ древняго и нашего времени “, „ Юношамъ “, Бесѣда



ХУ

Іисуса Христа съ Никодимомъ", „Пастырскія бесѣды 
съ дѣтьми", „Слово на день Св. Пасхи", „Слово на 
3-й день Пасхи", „6 правѣ церковнаго отлученія или 
анаѳематствованія“, „Бесѣда, на 7 словъ Спасителя со 
Креста", „Алкоголь и его опасности", „Архипастырскій 
призывъ духовенства и общества къ борьбѣ съ пьян­
ствомъ", „Какъ и въ чемъ русская женщина можетъ 
проявить свое участіе въ борьбѣ съ народнымъ пьян­
ствомъ" и мн. другія. Но особенною любовью всѣхъ, 
безъ различія возраста и образованія, пользуется со­
чиненіе Владыки: „Евангеліе дѣтства". О немъ, между 
прочимъ, небезызвѣстный писатель А. Папковъ пи­
шетъ: „идея представить нѣкоторые евангельскіе эпи­
зоды въ свѣтѣ, доступномъ для дѣтскаго пониманія, 
является, безъ сомнѣнія, идеей весьма симпатичной и 
полезной... Этимъ хорошимъ проповѣдямъ („Евангелію 
дѣтства") Московскаго Митрополита Владиміра, заклю­
чаетъ свой отзывъ г. Папковъ, слѣдовало-бы дать 
широкое распространеніе въ нашихъ школахъ" („Гол. 
Моск." 9 авг. 1912 г.). Дѣйствительно, „Евангеліе 
дѣтства"—это единственное въ такомъ родѣ изданіе и 
весьма цѣнное въ дѣлѣ религіозно-нравственнаго вос­
питанія дѣтей и вообще семьи. По изложенію оно 
прямо художественное произведеніе, а по содержанію 
и параллелямъ увлекательное и глубоко-назидательное. 
Непрестанно издавая свои труды для безплатной раз­
дачи народу, Владыка печаталъ свои произведенія и во 
многихъ церковныхъ изданіяхъ. Но вотъ въ концѣ 
1911 года Онъ пришелъ къ мысли о необходимости 
основать спеціальный церковно-общественный журналъ, 
въ которомъ бы и пастыри и паства духовно общались, 
и чрезъ который религіозно назидались бы и укрѣпля­
лись въ преданности и самоотверженномъ служеніи 
„строго - православнымъ преданіямъ священной старины".



хм
Такъ возникла у Владыки мысль открыть журналъ 
„Голосъ Церкви", который и началъ свою дѣятельность 
съ 1912 года подъ кровомъ обители святителя Алексія. 
Прошелъ журнальный годъ. „Голосъ Церкви" окрѣпъ, 
возмужалъ. Вокругъ него сгруппировалась большая 
духовная семья сотрудниковъ и читателей. Журналъ 
заслужилъ лестные отзывы старшихъ, по вре­
мени, изданій, какъ изъ міра духовной прессы, такъ 
и свѣтской. Въ „Голосѣ Москвы", напримѣръ, писали: 
„новый московскій журналъ „Голосъ Церкви" является, 
по своему разнообразному содержанію, несомнѣнно, 
журналомъ интереснымъ и отзывчивымъ на современ­
ные церковные запросы и нужды" (№ 9 Авг. 1912 г.). 
И этотъ-то интересъ къ журналу, въ большей части, 
несомнѣнно, создалъ своими въ немъ трудами самъ 
иниціаторъ, покровитель, попечитель и вдохновитель 
журнала Высокопреосвященный Владиміръ, который 
печаталъ въ каждомъ № журнала свои труды по са­
мымъ жгучимъ вопросамъ Церкви и Общества.

Если посмотримъ на всю эту колоссальную работу свя­
тителя митрополита Владиміра въ Москвѣ за 15 лѣтъ, 
если пріймемъ во вниманіе, что Онъ постоянно разъѣз­
жалъ по епархіи, всюду служилъ, самъ читалъ доклады, от­
крывалъ разныя церковныя братства и проч..., а въ Москвѣ 
не было такой окраины, гдѣ бы Онъ самъ не выступалъ 
предъ народомъ и молитвенникомъ на богослуженіяхъ, 
и проповѣдникомъ, и лекторомъ, и курсовымъ учите­
лемъ и т. д., да притомъ еще на Немъ лежала гро­
мада административныхъ дѣлъ по епархіи и внѣепар­
хіальныхъ, по членству въ Св. Сѵнодѣ, то невольно 
спросимъ: когда же святитель отдыхалъ? когда Онъ 
просто спалъ?.. И на это всѣ, знающіе его жизненный 
бытъ, скажутъ: Онъ былъ поразительнымъ аскетомъ и 
въ покоѣ, и въ снѣ! Онъ не зналъ „лѣтняго отдыха",



XVII

Онъ не зналъ „послѣпріемныхъ долгихъ часовъ"... Круг­
лый годъ Онъ былъ на дѣлѣ. Ежедневно Онъ вставалъ 
слишкомъ раннимъ утромъ, ложился въ полночь, а то 
и позже. Принималъ по дѣламъ съ 9 ч. утра и до 
глубокаго вечера, съ перерывомъ лишь для обѣда и 
получасоваго отдыха. Вся жизнь его — это сплошной 
трудъ,—трудъ на пользу Церкви и Родины. И если 
Онъ не палъ физически подъ тяжкой трудовой ношей, 
то только потому, что Господь хранитъ ходящихъ пу­
тями Его. А трудовая ноша митрополита Владиміра, 
особенно за послѣднія восемь лѣтъ Его святительства 
въ Москвѣ, была дѣйствительно тяжела и страшно тя­
жела. Вся кошмарная государственная разруха—эпоха 
пресловутаго „освобожденія", и вслѣдъ за нею, по ея 
указкѣ, поднявшаяся въ самыхъ нѣдрахъ Церкви не 
менѣе кошмарная волна губительнаго „обновленія",— 
пали на плечи святителя въ сердцѣ Россіи митропо­
лита Владиміра. Требовалась по-истинѣ гранитная и 
беззавѣтная преданность „строго-православнымъ преда­
ніямъ священной старины", чтобы устоять и не только 
устоять, но и съ рѣдкою духовною отвагою отражать 
натискъ на церковно-государственный корабль бѣшено 
мятущихся и яростно ревущихъ волнъ государственной 
и церковной смуты. Были моменты, когда казалось, 
что „все уже кончено", что Святая Русь скрылась въ 
пучинѣ морской... Но спадали, разбиваясь о Москов­
скую Церковную скалу, крамольныя волны и Святая 
Русь видѣла, что крѣпко держитъ Московскій Святи­
тель священное старо-русское знамя Святой Руси и 
подъ сѣнь этого знамени снова и снова, разсѣянная, 
было, крамолою, стекалась Святая Русь и крамола, 
обезсилѣвъ, ушла въ морскія глубины, въ ожиданіи 
„лучшихъ дней"... Эту работу духовнаго титана—митро­
полита Владиміра видѣла вся Святая Русь. И сердцемъ



XVIII

своимъ она лобызала святителя—подвижника за Цер­
ковь, Царя и Родину. Москва же православная свя­
зала себя узами истиннаго сыновства съ Архипасты­
ремъ—Отцомъ, и ей казалось, что эти узы будутъ не­
разрывны. И вотъ нежданная вѣсть о переводѣ Митро­
полита Владиміра въ Петербургъ. Точно громъ уда­
рилъ сквозь зимнюю стужу. Но „кто позналъ умъ 
Господень? кто былъ совѣтникомъ Ему?.. Непостижимы 
судьбы Его и неизслѣдимы пути Его!..“ Отъ Москвы 
взята новая жертва на алтарь Церкви и Отечества. 
Значитъ, такова воля Божія! И Москва, осиротѣлая 
Москва, скорбя за себя, радуется за счастье и благо­
денствіе всей Русской Церкви, которая велѣніемъ Ца­
рева Сердца получила достойнѣйшаго Кормчаго въ лицѣ 
чтимаго всей Православной Россіей Высокопреосвя­
щеннаго Владиміра, отнынѣ Митрополита Петербург­
скаго. Да укрѣпитъ же Господь силы первоіерарха 
Русской Церкви Митрополита Владиміра, и да нис­
пошлетъ на Его святительскую главу, и на Его пути 
Свое благословеніе. И мы отъ чистаго сердца смиренно 
приносимъ горячо любимому Архипастырю свой сынов­
ній привѣтъ съ новымъ служеніемъ Его во благо всей 
Русской Церкви, Царя и Родины.

Редакторъ „Голоса ЦерквіГ И. Айвазовъ.

^  А  ^  А  *



О т ъ  Р е д а к ц і и .
Настоящею книжкою журналъ „Голосъ Церкви“ за­

канчиваетъ первый годъ своего существованія. Конечно, 
одинъ годъ жизни толстаго церковно-общественнаго 
журнала — срокъ слишкомъ короткій для подведе­
нія итоговъ о журналѣ. А для „Голоса Церкви" и 
этотъ первый годъ его существованія явился, со сто­
роны издательскихъ плановъ, неполнымъ. По незави­
сящимъ отъ Редакціи обстоятельствамъ, объявленія о 
выходѣ „Голоса Церкви" могли быть напечатаны только 
въ м. Январѣ, т.-е. на исходѣ подписного сезона. 
Весьма сложная работа по оборудованію внѣшней сто­
роны изданія журнала, по сплоченію сотрудниковъ жур­
нала и прочія многочисленныя издательскія хлопоты— 
все это пало, конечно, на первый годъ журнала. Вотъ 
почему первый годъ и былъ самымъ тяжелымъ для 
„Голоса Церкви".

Однако, съ Божьею помощью и по молитвамъ Свя­
тителей Московскихъ, покровителей журнала, при бла­
гостномъ содѣйствіи Архипастыря Церкви Московской 
Высокопреосвященнаго Митрополита Владиміра, „Го­
лосъ Церкви" блестяще закончилъ первый годъ своего 
существованія, успѣшно преодолѣвъ всѣ тяготы его. 
Постоянный составъ сотрудниковъ журнала образовался 
многочисленный и, что особенно важно, вполнѣ гаран­
тирующій возможность достиженія журналомъ намѣ­
ченныхъ имъ себѣ цѣлей.



IV

На 1913-й годъ этотъ составъ сотрудниковъ попол­
нился еще новыми высоконаучными силами. Контин­
гентъ читателей журнала своею численностью пре­
взошелъ самыя смѣлыя ожиданія Редакціи. Читатели 
принадлежатъ не только къ лицамъ духовнаго званія, 
но во множествѣ и къ разнымъ общественнымъ слоямъ. 
А это послѣднее и имѣетъ для журнала большое зна­
ченіе, въ виду его „Программы" и цѣлей быть жур­
наломъ „ церковно-общественнымъ “.

Многочисленные „отклики читателей“ журнала, 
получаемые Редакціей, а равно и печатные отзывы о 
журналѣ свѣтской и духовной прессы ярко показываютъ, 
что „Голосъ Церкви“ стоитъ на предначертанномъ 
имъ себѣ пути „чуждаго компромиссовъ съ любыми 
стихіями внѣцерковной мысли и жизни“ служенія 
Церкви.

По этому пути „Голосъ Церкви" неуклонно будетъ 
итти и впредь, въ надеждѣ на помощь Божью, на мо­
литвы Святителей Московскихъ, на благостную волю 
Московскаго Архипастыря, Высокопреосвященнѣйшаго 
Митрополита Владиміра, и на соработничество едино­
мысленной съ нимъ семьи сотрудниковъ и читателей 
„Голоса Церкви".

Редакція.

Г І Т І Т І Т ̂  1



О трудѣ и собственности*).
Въ потѣ лица твоего снѣси хлѣбъ 

твои, дондеже возвратигиися въ землю, 
отъ нея же взятъ еси (I Моис. 3, 19).

Таковъ божественный приговоръ надъ грѣшнымъ 
человѣческимъ родомъ. Всѣ люди безъ исключенія, 
какъ вѣрующіе, такъ и невѣрующіе въ истинность 
Священнаго Писанія, которое говоритъ намъ объ этомъ 
приговорѣ, должны безусловно признать, что это дѣй­
ствительно всеобщій законъ, изъ котораго никто не 
можетъ составлять исключенія. Каждый человѣкъ не­
обходимо долженъ трудиться и работать или силою 
своего ума или силою своего тѣла, и только трудомъ 
онъ можетъ пріобрѣтать себѣ собственность и насущ­
ный хлѣбъ. Нечего, поэтому, удивляться, если во всѣ 
времена всѣ вопросы, которые касаются труда и соб­
ственности, считались самыми важными и обращали 
на себя самое серьезное вниманіе. Но никогда эти 
вопросы не возбуждали такого живого интереса и та­
кихъ жаркихъ споровъ, какъ въ настоящее время. 
Христіанствомъ они были приведены въ строгій поря­
докъ, и въ продолженіе многихъ вѣковъ люди вѣрили 
въ ученіе его относительно этого предмета и были 
покойны. Съ распространеніемъ же невѣрія въ наше 
время взгляды на эти вопросы сильно измѣнились, и

*) Рѣчь, произнесенная въ аудиторіи Историческаго музея для фабрично- 
заводскихъ рабочихъ г. Москвы.



—  6 —

все, что относится къ труду и собственности, сейчасъ 
составляетъ спорный вопросъ между вѣрою и невѣріемъ. 
Я говорю „вопросъ", потому что невѣріе все дѣлаетъ 
вопросомъ; оно дѣлаетъ вопросомъ и то, въ чемъ 
прежде ни одинъ человѣкъ не имѣлъ ни малѣйшаго 
сомнѣнія. Превратное рѣшеніе этого вопроса о трудѣ 
и собственности способно поколебать весь міръ въ его 
основаніяхъ, тогда какъ на христіанскомъ ученіи все 
человѣческое общество, какъ это видимъ мы изъ исторіи, 
стоитъ твердо и непоколебимо. Думается, что Господь 
путемъ этихъ превратныхъ ученій о столь жизненныхъ 
вещахъ и происходящихъ отсюда вредныхъ послѣдствій 
хочетъ дать понять людямъ, куда ведетъ ихъ отпаденіе 
отъ Него, дабы они опытно научились искать спасеніе 
и счастіе тамъ, гдѣ оно есть на самомъ дѣлѣ, т.-е. въ 
Его ученіи и въ Его Церкви. И если мы вознамѣри­
лись оживить въ себѣ убѣжденіе, что спасеніе наше 
единственно въ вѣрѣ, а не въ невѣріи, то мы не должны 
обходить своимъ вниманіемъ и этихъ вопросовъ о 
трудѣ и собственности. Поэтому сопоставимъ между 
собою ученіе вѣры и ученіе невѣрія: 1) относительно 
труда и 2) относительно собственности.

Въ потѣ лица твоего снѣси хлѣбъ твой, такъ гла­
ситъ приговоръ Божій надъ согрѣшившимъ человѣкомъ, 
приговоръ, который простирается на всѣхъ людей безъ 
изъятія. Для каждаго человѣка трудъ составляетъ не­
обходимость и, такъ какъ мы это дѣлать обязаны, то 
трудъ вмѣстѣ съ тѣмъ есть и нашъ долгъ, наша обя­
занность. Но какъ смотритъ на этотъ долгъ наше 
невѣріе?

Оно, конечно, не можетъ не признать необходимости 
труда и работы, но на долгъ этотъ оно смотритъ не 
какъ на высшій нравственный долгъ, въ исполненіи 
котораго каждый обязанъ давать отчетъ, но какъ на



—  7 —

долгъ необходимости, котораго нельзя избѣжать. Вотъ 
почему для человѣка невѣрующаго трудъ составляя* 
бремя, которое онъ тотчасъ же сбрасываетъ съ себя, 
какъ только открывается къ тому возможность. Онъ 
работаетъ потому, что онъ необходимо долженъ работать, 
потому, что къ этому побуждаютъ его нужды жизни; 
но онъ тотчасъ же оставляетъ трудъ, какъ только 
убѣждается, что ему можно жить безъ труда и работы.

Всякому понятно, что, при такомъ взглядѣ на трудъ, 
послѣдній никогда не будетъ служить для человѣка 
удовольствіемъ. Напротивъ, онъ всегда будетъ для 
него бременемъ, всегда будетъ наполнять сердце 
его чувствомъ недовольства и ропота на свой жре­
бій, какъ горькій и несчастный. Невѣріе не при­
знаетъ и отвергаетъ всякое высшее назначеніе чело­
вѣка; оно ничего не ставитъ для него выше земного 
и чувственнаго счастья и на землю указываетъ ему, 
какъ на единственное мѣсто, гдѣ только и можетъ 
онъ расчитывать на достиженіе счастія, именно когда 
будутъ удовлетворены его честолюбіе, корыстолюбіе и 
страсть къ удовольствіямъ. Но между людьми, какъ 
показываетъ опытъ, большинство такихъ бѣдняковъ, 
которымъ съ большимъ трудомъ и заботами приходится 
доставать себѣ необходимое для жизни, въ полномъ 
смыслѣ „насущный хлѣбъ“. И вотъ, если въ сердцахъ 
такихъ людей перестаетъ жить всякая высшая на­
дежда и упованіе, если всѣ мысли, чувствованія и же­
ланія ихъ направлены только на землю съ ея радостями 
и благами, то какое недовольство своею участью должно 
тогда наполнять ихъ сердца! Не долженъ ли тогда 
трудъ ихъ всякую минуту казаться для нихъ тяжелымъ 
бременемъ и мукою? И могутъ ли тогда они смотрѣть 
на трудъ свой, какъ на серьезную, священную свою 
обязанность? Въ этомъ случаѣ человѣкъ, хотя и тру-



8 —

дится, но трудится потому только, чтобы не умереть 
съ голоду. Цѣль его труда въ самомъ лучшемъ исходѣ 
та, чтобы не быть никому въ тягость, чтобы не дойти 
до нищеты и воровства, столь противныхъ его често­
любію, или, если онъ имѣетъ семью, чтобы прокормить 
только своихъ семейныхъ. Но всего чаще случается, 
что человѣкъ трудится съ тою единственною цѣлью, 
чтобы достать средства къ удовлетворенію своего ко­
рыстолюбія и страсти къ удовольствіямъ. Если же 
такому человѣку какой-нибудь неблагонамѣренный со­
вѣтникъ подастъ надежду находить для себя пропи­
таніе другими способами и средствами, то онъ готовъ 
оставить честный трудъ и приняться за самыя пошлыя 
и гнусныя занятія, прибѣгнуть къ самымъ безнрав­
ственнымъ средствамъ.

Всмотримся, братіе, въ жизнь, и мы увидимъ, что 
все это ежедневно совершается предъ нашими глазами. 
Гдѣ въ массѣ простого рабочаго люда исчезаетъ хри­
стіанская вѣра, тамъ всегда обнаруживается страшное 
недовольство своею судьбою, и тотъ трудъ, къ кото­
рому обязываютъ его званіе и положеніе, является уже 
бременемъ, которое онъ готовъ сбросить съ себя во 
всякое время. Ненависть и зависть къ богатымъ и къ 
состоятельному вообще классу наполняетъ ихъ сердце, 
и въ этомъ случаѣ стоитъ только какому-нибудь не­
добросовѣстному лжеучителю подсказать имъ, что, при 
измѣненіи существующаго порядка, и ихъ участь могла бы 
измѣниться къ лучшему, и они готовы бываютъ на 
все, на всякія, хотя бы самыя гнусныя, вредоносныя 
и губительныя средства. Вотъ почему такъ часто по­
вторяются у насъ забастовки между рабочими; вотъ 
почему такъ быстро умножаются тамъ, на западѣ 
Европы, послѣдователи рабочей партіи, или такъ-на- 
зываемыхъ соціалъ-демократовъ, которыхъ считаютъ



— 9 —

сейчасъ не тысячами, а милліонами. Было бы, конечно, 
несправедливо считать всѣхъ ихъ за мятежниковъ и 
разбойниковъ; но печальныя послѣдствія отъ такихъ 
ученій ясно показали себя предъ лицомъ всего міра, 
въ 1870 и 1871 годахъ въ Парижѣ, въ тогдашней 
революціи рабочихъ, сопровождавшейся страшными 
пожарами, грабежами и убійствами. И всѣ такіе люди то 
имѣютъ общаго, что всѣ они враги христіанства, 
воспрещающаго такой образъ мыслей и дѣйствій. Итакъ, 
въ этомъ ли ученіи счастье человѣка? И тотъ, кто 
слѣдуетъ этому ученію, будетъ ли внутренно счастливъ, 
найдетъ ли онъ и внѣшнее счастье?

Но мы не должны думать, что только въ большихъ 
городахъ съ многочисленнымъ населеніемъ бываютъ 
люди такихъ взглядовъ, правилъ и намѣреній. Нѣтъ. 
Всюду, гдѣ человѣкъ зараженъ невѣріемъ, какъ одно 
изъ первыхъ послѣдствій его является недостатокъ 
вѣрности своему долгу и призванію. Честное выпол­
неніе своихъ обязанностей становится для него бре­
менемъ; добытые заработки приносятся имъ въ жертву 
плотскимъ удовольствіямъ; въ душѣ его царятъ зависть 
и ненависть къ тѣмъ, которые находятся въ лучшемъ, 
чѣмъ онъ, положеніи, и онъ готовъ бываетъ на всѣ 
средства, какъ бы они ни были несправедливы и гнусны, 
чтобы только улучшить свой печальный, какъ онъ ду­
маетъ, жребій. Такихъ людей не трудно сейчасъ встрѣ­
тить и въ нашихъ деревняхъ какъ въ средѣ ремеслен­
наго, мастерового люда, такъ и между крестьянами, 
хотя не трудно наблюсти также и то, что такой 
образъ дѣйствій ни имъ самимъ, ни ихъ семействамъ 
не приноситъ ни счастія, ни спасенія.

Но, произнося, такимъ образомъ, судъ свой надъ 
такимъ нехристіанскимъ образомъ дѣйствій рабочихъ, 
мы не должны закрывать глаза свои и предъ неспра-



-  10 —

ведливостью хозяевъ, которая служитъ причиною со­
временныхъ движеній въ рабочемъ классѣ. Если наши 
рабочіе въ большинствѣ случаевъ живутъ въ нуждѣ и 
бѣдности, то въ этомъ виновато не одно только ихъ 
неблагоразуміе и невоздержаніе, наприм., отъ пьянства 
и другихъ пороковъ, но нерѣдко и то обстоятельство, 
что они за самую лучшую и честную работу не полу­
чаютъ надлежащаго вознагражденія. Каждый дѣлатель 
достоинъ мзды своей,—это законъ, высказанный Богомъ 
въ Священномъ Писаніи, подтверждаемый и оправды­
ваемый и здравымъ смысломъ. Для честнаго работника 
трудъ его долженъ обезпечивать средства къ прилич­
ному, по его званію, содержанію какъ его самого, такъ 
и семьи его. Но если хозяинъ рабочихъ не христіанинъ, 
если онъ на слугъ и работниковъ своихъ смотритъ 
какъ на рабовъ своихъ, если онъ слишкомъ скупо и 
несправедливо оплачиваетъ трудъ ихъ, чтобы какъ 
можно больше пользы и барышей извлечь для себя, 
то изъ такого нехристіанскаго образа дѣйствій жесто­
косердаго хозяина и нечестнаго отношенія къ рабочимъ 
проистекаетъ бѣдствіе послѣднихъ, подъ тяжестію ко­
тораго страдаетъ рабочій классъ, озлобляясь противъ 
своихъ работодателей. Что сказалъ я о нехристіанскихъ 
хозяевахъ, работодателяхъ, это имѣетъ отношеніе и ко 
всѣмъ намъ, въ нашихъ отношеніяхъ къ меньшимъ 
братіямъ. Кто несправедливо удерживаетъ или умень­
шаетъ плату поденщику, мастеру или прислугѣ, такъ 
что послѣдніе не въ состояніи бываютъ дѣлами рукъ 
своихъ удовлетворять самыя необходимыя потребности 
жизни, тотъ поступаетъ не по-христіански, грѣшитъ 
предъ Богомъ и способствуетъ распространенію бѣд­
ствій между людьми; а у кого нѣтъ никакихъ хри­
стіанскихъ убѣжденій и вѣры, тотъ и не задумается 
поступить такъ.



—  11 —

Совершенно другое бываетъ, когда работникъ и хо­
зяинъ его руководятся въ своей дѣятельности началами 
христіанской вѣры.

Вѣра учитъ насъ прежде всего смотрѣть на трудъ 
и работу не только какъ на дѣло необходимости и не­
вольнаго принужденія, но какъ на нравственный долгъ, 
въ исполненіи котораго мы обязаны дать Богу отчетъ. 
Во всей видимой природѣ мы не находимъ ни одного 
творенія, ни одной силы, которой Богъ не указалъ бы 
своей цѣли и своего опредѣленнаго назначенія. Само 
собою понятно, что и силы, данныя Богомъ человѣку, 
не должны оставаться мертвымъ капиталомъ, но онѣ 
сами указываютъ намъ на то, что такова воля Божія, 
чтобы мы употребляли ихъ въ дѣло, ими дѣйствовали 
и работали. Вотъ почему первый человѣкъ работалъ 
еще до грѣхопаденія въ раю, воздѣлывая его (1 Моис. 
2, 15). Трудъ въ томъ состояніи и призваніи, въ ко­
торое Богъ поставилъ человѣка, есть то именно его 
земное назначеніе, которое дано намъ Богомъ. Мы 
обязаны силы нашей души и тѣла употреблять для 
нашего истиннаго блага, для пользы ближнихъ и во 
славу Божію. Хотя эта наша работа иногда и при­
носитъ трудъ и болѣзнь, но христіанинъ знаетъ, что 
Богъ сказалъ: „въ потѣ лица твоего снѣси хлѣбъ
твой“, что труды суть наказаніе и послѣдствія грѣха, 
и потому онъ не долженъ на это сѣтовать и жало­
ваться. Христіанинъ совершаетъ свой трудъ по совѣсти, 
какъ обязанность, возложенную на него Самимъ Бо­
гомъ. Въ этомъ у него есть предъ глазами и славные 
образцы, и прежде всего его Спаситель, Который раз­
дѣлялъ труды Своего отца Іосифа, о которомъ Еван­
геліе повѣствуетъ, что онъ былъ плотникъ (Марк. 6, 3). 
Совершенно въ духѣ своего Учителя поступалъ и св. 
апостолъ Павелъ, который, по мѣстамъ, самъ о себѣ



—  12 —

свидѣтельствуетъ, что онъ, при выполненіи своей апо­
стольской обязанности, кормился дѣлами рукъ своихъ, 
устраивая шатры и палатки. А тѣхъ, которые вели 
безпорядочную жизнь и не работали, а занимались 
безполезными предметами, онъ увѣщаваетъ именемъ 
Господа Іисуса Христа, чтобы они работали и ѣли 
свой собственный хлѣбъ, ибо, кто не работаетъ, тотъ 
не долженъ, говоритъ онъ, и ѣсть (2 Ѳессал. 3, 10— 12).

Такими началами и воззрѣніями руководствуется 
христіанинъ. А если онъ трудится въ такомъ именно 
духѣ, тогда сердце его далеко отъ недовольства, за­
висти и ненависти, къ тѣмъ, которые богаче, состоя­
тельнѣе его. Спокойствіе и довольство наполняютъ его 
сердце, и онъ съ негодованіемъ отвращается отъ вред­
ныхъ ученій невѣрія, которыя стараются внушить ему, 
что можно сдѣлаться богатымъ и наслаждаться жизнію 
и безъ труда. Во всѣ времена христіанской вѣры или 
ничего не знали о такихъ ученіяхъ, или же эти по­
слѣднія не находили себѣ послѣдователей. Въ добро­
совѣстномъ и усердномъ исполненіи обязанностей своего 
призванія истинный христіанинъ всегда находилъ свое 
счастіе и свое удовольствіе. Какія же теперь времена 
приносятъ болѣе счастія и благополучія человѣку: эти 
времена вѣры, или настоящее время невѣрія?

Но такими правилами руководятся и богатые хозяева, 
если они истинные христіане. Они смотрятъ на своихъ 
работниковъ, какъ на своихъ равноправныхъ братьевъ, къ 
которымъ они и относятся съ полною справедливостію и 
любовію,—съ полною справедливостію, когда они даютъ 
имъ надлежащую плату, давая имъ, такимъ образомъ, пол­
ную возможность удовлетворять существенныя нужды 
жизни и поощряя ихъ къ большему усердію; съ полною 
любовію, когда дѣлаютъ для нихъ даже болѣе, чѣмъ 
сколько требуетъ строгая справедливость, какъ, напри-



—  13 —

мѣръ, окружаютъ ихъ заботами объ ихъ духовныхъ и 
тѣлесныхъ нуждахъ, особенно во время несчастій, бо­
лѣзни и старческой дряхлости.

Гдѣ работники и хозяева ихъ поступаютъ по этимъ 
христіанскимъ правиламъ, тамъ всегда бываетъ истин­
ное счастіе и спокойствіе, тамъ никогда не бываетъ 
такихъ злоключеній, каковыми отличается настоящее 
время, ни возстаній и насилій со стороны бѣднаго 
класса противъ состоятельныхъ и богатыхъ, ни при­
тѣсненій бѣдняковъ со стороны богачей; тамъ всегда 
бываетъ между ними миръ, спокойствіе, любовь и 
довольство.

Что сказали мы о трудѣ и работѣ, то должны ска­
зать и о собственности. И здѣсь все зависитъ отъ того, 
какъ смотрѣть на эту собственность, глазами вѣры 
или невѣрія..

Собственность есть плодъ или личнаго труда и ра­
боты каждаго, или же наслѣдство, доставшееся отъ 
предковъ. Для существующаго, Богомъ установленнаго, 
порядка въ человѣческихъ обществахъ весьма важно, 
какъ люди понимаютъ собственность. Вотъ почему 
охраненіе правильно пріобрѣтенной собственности, въ 
чемъ бы она ни состояла, въ деньгахъ или въ иму­
ществѣ, всегда составляло въ нихъ предметъ главныхъ 
заботъ, и не могло быть никакого общественнаго и 
государственнаго порядка тамъ, гдѣ не было бы охраны 
собственности. Посмотримъ, какъ учитъ о правѣ соб­
ственности вѣра, и какъ—невѣріе?

Поставимъ сперва вопросъ: насколько человѣкъ
имѣетъ право на обладаніе собственностью? Христіан­
ская вѣра учитъ насъ, что всѣ творенія, всѣ земныя 
блага, по своему существу и природѣ, принадлежатъ 
своему Творцу, что Онъ только одинъ есть истинный



—  14 —

и полный обладатель всѣхъ созданій. Но Богъ предо­
ставилъ человѣку право пользованія этими благами 
земли, и въ этомъ только смыслѣ человѣкъ имѣетъ 
на нихъ право. Слѣдовательно человѣкъ—не полный 
и не безусловный обладатель земными благами, како­
вымъ можетъ быть одинъ только Богъ. Человѣку пре­
доставлено только пользоваться ими, да и это право 
пользованія ими не есть неограниченное право; онъ 
долженъ распоряжаться благами земли не такъ, какъ 
онъ хочетъ, но какъ хочетъ и какъ велѣлъ Богъ. Че­
ловѣкъ не въ правѣ употреблять ихъ не для той цѣли, 
для которой назначилъ ихъ Богъ. Цѣль же эту вы­
сказалъ Богъ въ слѣдующихъ словахъ: „вотъ Я  далъ 
вамъ всякую траву и всякія деревья, чтобы они слгу- 
жили пищею для васъ“ (1 Моис. 1, 29), чтобы они 
служили средствомъ для сохраненія жизни и притомъ 
для всѣхъ людей.

Совсѣмъ иначе учитъ о правѣ на земныя блага не­
вѣріе. По сему ученію, человѣкъ не только имѣетъ 
неограниченное право пользоваться оными, какъ своею 
собственностью, но, такъ какъ оно не признаетъ все­
могущества Бога, то оно дѣлаетъ человѣка богомъ 
своей собственности, полнымъ неограниченнымъ вла­
дыкою земныхъ благъ, и разсматриваетъ эти послѣднія, 
какъ средства къ удовлетворенію его все болѣе и болѣе 
возрастающихъ страстей. Устраняя Бога, оно дѣлаетъ 
наслажденія жизнію и чувственныя удовольствія цѣлію 
существованія человѣка, а земныя блага—средствомъ 
для достиженія этой цѣли. Слѣдствіемъ же такого 
ученія бываетъ то, что между богатыми и бѣдными 
постепенно образуется такая пропасть, какой не зналъ 
еще христіанскій міръ, что съ каждымъ днемъ увели­
чивается болѣе и болѣе количество бѣдняковъ. Между 
тѣмъ какъ богатые въ порывахъ крайне возбужденной



—  15 —

чувственности безъ мѣры тратятъ свои средства на 
прихоти и предметы роскоши, бѣдные ихъ собратія 
терпятъ лишенія и нужды въ самомъ необходимомъ, 
не имѣя даже подчасъ пищи и одежды! Не вѣра, а не­
вѣріе и безбожіе вызвали и породили это явленіе. 
Отнимая охоту къ труду и работѣ у бѣдныхъ, это не­
вѣріе погашаетъ духъ любви и милосердія у богатыхъ. 
Въ этомъ ли счастье для человѣка?

Но какимъ образомъ люди должны примѣнять къ 
дѣлу свои права пользованія земными благами, или 
права собственности? Вѣра христіанская и исторія 
учатъ, что, по волѣ Божіей, человѣку право собствен­
ности въ отношеніи извѣстной части благъ земли при­
надлежитъ въ томъ смыслѣ, что онъ можетъ пользо­
ваться только ея плодами. Въ продолженіе многихъ 
вѣковъ и тысячелѣтій такъ и было. Такъ -и должно 
было быть. Ибо въ этомъ только случаѣ, т.-е.' когда 
каждый имѣетъ свою собственность для своего распо­
ряженія и для пользованія плодами своихъ трудовъ, 
возможно хорошее и правильное хозяйство и экономія; 
только тогда господствуетъ порядокъ между различ­
ными званіями и классами людей; тогда только могутъ 
сохраняться миръ и согласіе между людьми.

Но противъ этого, существовавшаго до сихъ поръ 
и у всѣхъ христіанскихъ народовъ принятаго порядка 
современное невѣріе опять-таки дѣлаетъ возраженіе. 
По его ученію, всякое обладаніе землею должно при­
надлежать всѣмъ въ одинаковой мѣрѣ. Частной от­
дѣльной собственности не должно быть ни у кого, но 
плоды этихъ благъ и трудовъ должны быть раздѣляемы 
между всѣми поровну. Это ученіе называется комму­
низмомъ. Цѣль этого ученія та, чтобы отмѣнить всякую 
частную собственность, ввести всеобщее владѣніе зе­
млею и хозяйствомъ и равномѣрный дѣлежъ плодовъ его.



—  ІЬ —

Но куда, братіе, ведетъ такое ученіе? Если бы всѣ 
блага земли были въ общественномъ распоряженіи и 
общее было обработываніе земли, тогда немыслимо 
было бы хорошее и правильное хозяйство, ибо каждый 
сталъ бы избѣгать труда и слагать его на другихъ; 
каждый сталъ бы надѣяться на другого, естественная 
лѣность и праздность достигли бы тогда высшаго 
своего развитія, и ослабѣла бы охота къ труду, такъ 
какъ личный трудъ никому не приносилъ бы особенной 
пользы. Равнымъ образомъ не могло бы быть порядка 
при управленіи и распоряженіи общественнымъ иму­
ществомъ, и вѣчныя происходили бы недоумѣнія и за­
мѣшательства, если бы каждый заботился о всемъ и 
о всѣхъ. Это всеобщее владѣніе представило бы осо­
бенно широкое поле спорамъ и несогласію. Если теперь 
родные братья сплошь да рядомъ не бываютъ согласны, 
когда приходится имъ дѣлить наслѣдство отца, если 
обитатели, дышащіе воздухомъ одного и того же дома, 
пьющіе воду изъ одного и того же колодезя и стакана, 
расходятся между собою и ссорятся, то что стало бы 
изъ человѣчества, если бы ему приходилось дѣлить 
всякое владѣніе, всякую прибыль и добычу? Тогда 
родъ человѣческій представилъ бы изъ себя печальную 
арену ссоръ, распрей и ужасныхъ мятежей.

Такимъ образомъ, ученіе о коммунизмѣ неминуемо 
привело бы къ величайшему вреду и погибели людей, 
если бы оно было осуществлено на дѣлѣ. Но вмѣсто 
этого ложнаго коммунизма вѣра учитъ насъ истинному 
коммунизму. По этому ученію блага земли должны 
давать средства къ жизни всѣмъ людямъ. Стало-быть, 
плоды каждой частной собственности не должны быть 
исключительно достояніемъ отдѣльныхъ только лицъ,— 
не должны они доставлять излишекъ однимъ и ли­
шать существенно необходимаго для жизни другихъ.



— 17 —

Отсюда христіанская вѣра вмѣняетъ въ обязанность 
богатымъ смотрѣть на свое имущество, какъ на до­
стояніе всѣхъ, дабы они готовы были дѣлиться имъ 
съ другими своими собратіями, въ случаѣ ихъ нужды. 
Почему апостолъ говоритъ: имущіе этого міра да 
даютъ неимущимъ... Блаженнѣе есть давати, нежели 
пріимати (Дѣян. 20, 35. 1 Тимоѳ. 6, 17 и 18). Если 
теперь истинный христіанинъ исполняетъ эту обязан­
ность, какое чудное положеніе занимаетъ онъ! Чрезъ 
это онъ участвуетъ въ дѣлахъ божественнаго про­
мышленія. Этимъ онъ вноситъ въ жизнь ту любовь, 
съ которою заботится о всѣхъ Богъ, и, удѣляя своимъ 
собратіямъ часть своего достоянія по той самой любви, 
по которой Богъ назначилъ его для всѣхъ людей, онъ 
пріобрѣтаетъ милость и благоволеніе Бога, тогда какъ 
невѣріе пресѣкаетъ въ человѣкѣ источникъ всякой 
любви къ ближнимъ и дѣлаетъ его существомъ своеко­
рыстнымъ, полнымъ безграничнаго самолюбія и эгоизма.

На какую же сторону станемъ теперь мы съ вами, 
братіе? Вотъ сопоставили мы между собою ученіе вѣры 
и невѣрія въ отношеніи важнѣйшаго вопроса о трудѣ 
и собственности и увидѣли, гдѣ истинное счастіе и 
спасеніе, а потому рѣшеніе этого вопроса не должно 
затруднять никого. Будемъ же впредь смотрѣть на 
трудъ и работу, къ которой призваны мы своимъ зва­
ніемъ и положеніемъ въ обществѣ, какъ на священную, 
Самимъ Богомъ возложенную на насъ обязанность, 
въ исполненіи которой мы должны будемъ нѣкогда 
дать строгій отвѣтъ Богу. Будемъ выполнять этотъ 
долгъ свой съ неослабнымъ усердіемъ ради Бога, по 
совѣсти, а не изъ-подъ палки, не по принужденію и 
необходимости. Пусть, поэтому, не отказывается отъ 
труда, занятій и работы и тотъ, кто имѣетъ возмож­
ность жить и безъ труда; пусть избѣгаетъ онъ празд-

ГОЛОСЪ Ц Е Р К В И . 2



18

ности, какъ противной божественному закону, какъ 
источника и начала всякаго порока. Будемъ доволь­
ствоваться тѣмъ, что даетъ намъ нашъ трудъ, хотя бы 
этого, по нашему мнѣнію, было у насъ и не изо­
бильно, ибо только въ довольствѣ, а не въ избыткахъ 
заключается наше счастіе. Еще менѣе надобно полагать 
его въ удовлетвореніи корыстолюбія и чувственныхъ 
страстей. Бѣдные пусть не питаютъ въ сердцахъ сво­
ихъ зависти и ненависти къ богатымъ; равно и бо­
гатые не должны чуждаться и быть холодными и же­
стокосердыми къ бѣднымъ, а помнить, что должны 
дѣлать они съ своими излишками. По слову Господа, 
кто даетъ бѣднымъ, тотъ взаймы даетъ Самому Богу.

Итакъ христіанинъ, если ты на свою собственность 
будешь смотрѣть какъ на имѣніе Божіе,—и будешь рас­
поряжаться ею, памятуя, что за каждый день Богъ 
потребуетъ отъ тебя отчета, то ты не будешь всѣми 
силами и средствами стремиться къ неправильной на­
живѣ и будешь отвращаться отъ всего, что можетъ 
вести къ ней. Какъ вѣрный домоправитель Бога, ты 
не будешь забывать бѣдныхъ чадъ Его, но своимъ 
милосердіемъ къ нимъ сдѣлаешь другомъ своимъ Отца 
ихъ. Такимъ образомъ жизнь, сообразная съ ученіемъ 
христіанской вѣры въ отношеніи труда, собственности 
и распоряженія временными благами земли, принесетъ 
тебѣ временное и вѣчное счастіе и блаженство; по 
слову Господа: пріобрѣтайте себѣ друзей неправеднымъ 
богатствомъ, дабы они, когда вы обѣднѣете, приняли  
васъ въ вѣчные крови (Лук. 16, 9).

Владиміръ, Митрополитъ Московскій



Притча о званнымъ на вечерю
(Лук. XIV, 16—24; зач. 76).

Человѣкъ нѣкій сотвори вечерю велію и зва многи 
(— 16). Кто это человѣкъ нѣкоторый?— Богъ Отецъ. 
Хотя Богъ есть Духъ, но въ Свящ. Писаніи и Пре­
даніи Онъ представляется намъ часто человѣкообразно 
и вотъ даже именуется человѣкомъ. Конечно, духъ 
ни плоти, ни костей, ни формъ не имѣетъ. Но, по 
снисхожденію къ человѣку, Самъ Богъ Свои совер­
шеннѣйшія свойства благоволилъ обозначить доступ­
ными и ясными для человѣка формами. Такъ Богъ 
приписываетъ Себѣ руки, очи, сердце и др. Не ду­
майте, что Богъ Духъ можетъ имѣть таковые члены. 
Значитъ, подъ ними только нужно разумѣть свойства 
Божіи. Руки означаютъ всемогущество Бога, очи — 
всевѣдѣніе, сердце—благость и любовь Его къ тва­
рямъ. Мы часто говоримъ: десница Всевышняго хра­
нитъ человѣка. Толкуй это такъ: Господь, по Своему 
благому всемогуществу, сохраняетъ и спасаетъ чело­
вѣка отъ бѣдъ. Вотъ и въ притчѣ Господь нашъ 
Іисусъ Христосъ Своего единосущнаго Отца назвалъ 
человѣкомъ. Но по дѣйствію сего человѣка мы сей­
часъ примѣтимъ, что не человѣкъ это дѣлаетъ. Онъ 
устрояетъ великую вечерю и зоветъ многихъ. Не рѣдкое 
явленіе составляютъ званныя вечери. Какъ будто и 
нѣтъ ничего въ этомъ достойнаго удивленія. Да для



—  20 —

притчи и требовался образъ близко знакомый слуша­
телямъ. Но раскройте покровъ приточный. Что же 
будетъ означать велія вечеря? Царство Божіе отъ на­
чала міра предопредѣленное или святая Церковь. Ве­
лико это царство и необычайно. Царемъ въ немъ Самъ 
Богъ. Члены его суть тьмы ангеловъ и спасающіеся 
люди (Евр. XII, 22—24). Да и уготована эта вечеря 
на всѣ времена. Она уже открылась въ раю для без­
грѣшныхъ прародителей. Преслушаніе праотцевъ ли­
шило ихъ блаженства на вечери Божіей до времени. 
Входъ былъ закрытъ. Но неложно было слово Бога о 
,томъ счастливомъ времени, когда настанетъ годъ вечери. 
Во весь ветхозавѣтный періодъ времени вечеря какъ бы 
уготовлялась. Избранный Богомъ народъ еврейскій по­
лучалъ званіе на вечерю. Приходили посланники Божіи 
и возвѣщали людямъ о семъ. Прошли тысячи лѣтъ 
послѣ печальнаго событія паденія прародителей. Когда 
исполнилось предопредѣленное время, явился на землю 
Богъ Сынъ во плоти, Господь нашъ Іисусъ Христосъ. 
Онъ, „будучи образомъ Божіимъ, не почиталъ хище­
ніемъ быть равнымъ Богу; но уничижилъ Себя Самого, 
принявъ образъ раба, сдѣлавшись подобнымъ чело­
вѣкамъ и по виду ставъ какъ человѣкъ; смирилъ Себя, 
бывъ послушнымъ даже до смерти и смерти крестной" 
(Фил. II, 6—8). Такъ Господь Іисусъ Христосъ и въ 
притчѣ, назвавъ Бога Отца нѣкіимъ человѣкомъ, Себя 
Самого именуетъ рабомъ. И посла раба своего въ годъ 
вечери, рещи званнымъ', грядите, яко уоюе готова суть 
вся (— 17). Когда Онъ выступилъ на служеніе роду 
человѣческому, въ землѣ обѣтованной, то къ народу 
избранному обратился со словами: покайтеся, прибли- 
жися бо царство небесное (Мѳ. IV, 17). Благовѣстіе 
о Царствѣ небесномъ было однимъ изъ главныхъ Его 
дѣлъ. Онъ и учениковъ Своихъ посылалъ возвѣщать



21

всѣмъ сынамъ Израиля объ этомъ Божіемъ Царствѣ. 
Приготовлена была такимъ образомъ вечеря велія 
Единородный Сынъ Божій приглашаетъ прежде зван­
ныхъ евреевъ. Что же? Откликнулись ли на зовъ 
Господа званные? И начата вкупѣ отрицатися вси 
(— 18). Званными были изъ среды евреевъ прежде 
всего книжники, законники, фарисеи, вожди народные. 
Въ рукахъ ихъ были книги закона и пророковъ. Они 
читали и толковали народу всѣ тѣ мѣста Писанія, въ 
которыхъ такъ ярко освѣщалось время веліей вечери, 
время открытія благодатнаго царства Божія на землѣ. 
Простой народъ еврейскій коснѣлъ въ невѣжествѣ. 
Книжники презирали его и честили позорнымъ титломъ 
проклятаго (Іоан. VIII, 49). Но мнившіе себя быти 
мудрыми среди избраннаго народа, ослѣпли духовно и 
не хотѣли уразумѣть времени царства Божія, явив­
шагося въ силѣ. Отъ призыва принять участіе въ ве­
чери они отказались подъ разными предлогами. Изъ 
званныхъ первый рече ему, т. е. рабу, посланнику 
человѣка, уготовавшаго велію вечерю, село купихъ, и 
имамъ нужду изыми, и видѣти ее: молютися, имѣй 
мя отречена (— 18). Купилъ званный гость поле и 
имѣетъ нужду осмотрѣть его. Нѣтъ досуга идти на 
вечерю. Посему онъ и проситъ уволить его отъ при­
сутствія на ней. Поле, имѣніе, состоящее изъ участка 
земли, для жителя Палестины представляло большую 
цѣнность. Тамъ земли не много, почва плодородная, 
и урожаи бываютъ богатые. И небольшой участокъ 
стоитъ дорого. Званный господинъ ни во что ставитъ 
радость отъ участія на вечери по сравненію съ тою 
радостію, которую доставляетъ ему обладаніе полемъ. 
Всѣ его помыслы прикрѣплены къ земному. Онъ не 
хочетъ и думать о другихъ благахъ. Онъ счастливъ, 
по его мнѣнію, потому что владѣетъ полемъ. Это



поле обезпечиваетъ ему жизнь безбѣдную. Точно вла­
дѣлецъ сей вѣки вѣчные собрался жить на землѣ въ 
довольствѣ и сытости. Онъ не думаетъ, что пріидетъ 
время, когда изъ всего поля потребуется участокъ въ 
три аршина; да и то не на долгіе годы. И въ этотъ-то 
малый участокъ положатъ уже бездыханное тѣло, и 
здѣсь оно обратится въ прахъ. Дэ, братіе, смерть не­
избѣжный удѣлъ всякаго человѣка. Она есть горькій 
плодъ грѣха прародителей. Мертвымъ же не нужны 
обширныя поля съ ихъ обильными урожаями. Но чело­
вѣкъ имѣетъ душу Богоподобную, безсмертную. Душа-то 
нуждается въ пріобрѣтеніи иныхъ имѣній, негибну­
щихъ, могущихъ сопутствовать человѣку въ жизнь за­
гробную. Эти негибнущія блага даруются только на 
вечери, которую уготовалъ Господь Богъ. Мы поль­
зуемся реченіемъ притчи. А по существу нужно ска­
зать, эти блага даруются только въ Царствѣ Божіемъ, 
т. е. въ Церкви Святой. Вотъ человѣку и предоста­
вляется избирать между обладаніемъ временнымъ и 
земнымъ благополучіемъ и собираніемъ благъ духов­
ныхъ, вѣчныхъ. Что же цѣннѣе: временное или вѣчное? 
Простое благоразуміе должно бы сказать, что дороже 
неизмѣримо-вѣчное. Однако человѣкъ бываетъ близо­
рукъ. Вотъ званный господинъ умолялъ уволить его 
отъ участія въ великой вечери, потому что привязался 
всѣмъ сердцемъ къ обладанію землею. А въ нашей 
жизни развѣ мало подобныхъ примѣровъ можно найти? 
Домъ, семья, служба, желаніе выслужиться, пріобрѣсть 
не только необходимое, но и излишнее всецѣло по­
глощаютъ время дѣятельнаго человѣка. Пусть онъ но­
ситъ имя христіанина и вписанъ въ церковныя книги, 
когда получилъ святое крещеніе. Но что ему блага 
душевныя, раздаваемыя святою Церковію? Времени нѣтъ 
свободнаго, чтобы пріобрѣтать ихъ. Будничные дни



— 23 —

заняты съ утра до вечера. Подходитъ праздникъ, нужно 
позволить себѣ отдыхъ. Звонятъ ко всенощной. Давно 
не бывалъ въ храмѣ Божіемъ дѣловой человѣкъ. Какъ-то 
уже и охоту потерялъ помолиться въ немъ. Вотъ онъ 
пришелъ съ своего труда. Охота есть отдохнуть. И 
остается христіанинъ дома, несмотря на призывъ въ 
храмъ. Такъ какъ утромъ не нужно рано вставать съ 
постели на службу, то вечеромъ подъ праздникъ многіе 
имѣютъ обычай предаваться развлеченіямъ. Собираются 
въ домѣ гости и начинаютъ играть въ карты, молодые 
люди танцуютъ, а далеко за полночь всѣ угощаются 
и расходятся домой утомленными и изнуренными. Тре­
буется отдыхъ. И точно, нѣжится дома дѣловой чело­
вѣкъ до полдня. Къ литургіи пойти онъ и не поду­
малъ. Если совѣсть осмѣлилась напомнить ему о долгѣ 
христіанина, то онъ постарался упросить ее не без­
покоить и позволить имѣть его отреченнымъ отъ мо­
литвы въ храмѣ за богослуженіемъ, ибо у него такъ 
много заботъ по дому и службѣ, что уже и въ празд­
никъ нѣтъ досуга пойти въ Божій храмъ. Такъ и при- 
ростаетъ человѣкъ къ землѣ съ своими заботами и 
попеченіями до полнаго забвенія благъ вѣчныхъ. Но 
и земныя блага вѣдь слишкомъ разнообразны. Приве­
денный нами въ примѣръ дѣловой человѣкъ съ мірской 
точки зрѣнія добропорядковый. Въ мірѣ его, пожалуй, 
хвалятъ. Но бываютъ и другого рода заботы и хло­
поты въ областяхъ похоти очесъ и гордости житей­
ской, которыя менѣе приглядны. Но и здѣсь ступени 
многочисленны.

Въ пр»тчѣ вторый изъ званныхъ гостей говоритъ: 
супругъ воловъ купихъ пять, и гряду иску сити ихъ: 
молю тя, имѣй мя отречена (— 19). „Я купилъ пять 
паръ воловъ, и иду испытать ихъ; прошу тебя, извини 
меня". Спаситель разумѣлъ подъ симъ хозяйственнымъ



—  24 —

человѣкомъ, быть можетъ, многихъ изъ богатыхъ фа­
рисеевъ и саддукеевъ, которые, приложивъ сердце свое 
къ собиранію имущества, не хотѣли и времени какъ бы 
не имѣли слушать благовѣстіе о царствѣ Божіемъ. Но 
подобные примѣры часты и въ нашей жизни. Вотъ 
хорошій хозяинъ весь погрузился въ хозяйство. Не 
различаетъ онъ ни будничныхъ дней, ни праздниковъ. 
Самъ отдыха не знаетъ и другимъ не даетъ. Дѣло у 
него спорится. Человѣкъ хозяинъ богатѣетъ. Скажутъ: 
вѣдь онъ честный труженикъ и что худого, достойнаго 
упрека, дѣлаетъ? Мы и не упрекаемъ его за труды. 
Трудиться Богъ повелѣлъ. Но вотъ что сожалѣнія 
достойно, что хозяйственный трудъ то всецѣло занялъ 
его. Нѣтъ у него досуга сдѣлать то, что нужно для 
души. Шесть дней дѣлай, а седьмый посвящай Господу 
Богу. Это Божія заповѣдь. Никто не можетъ отмѣ­
нить ея по своему произволу. И сей рачительный хо­
зяинъ исполняетъ первую половину заповѣди. Но кто 
далъ ему право безбоязненно нарушать вторую? Или 
онъ уже отважился идти противъ Бога? Ясно, что 
онъ является нарушителемъ закона Божія. И ради 
чего же? Ради земнаго, временнаго. Это послѣднее 
цѣннѣе для него, чѣмъ небесное, Божіе.

Часто у насъ и дѣловые торговые люди, по жаждѣ 
къ наживѣ, съ легкимъ сердцемъ нарушаютъ эту же 
заповѣдь Божію. Сколько разъ твердилось о святости 
праздниковъ Божіихъ, доказывалась польза празднич­
наго отдыха даже для временныхъ благъ. Нѣтъ, слѣ­
пота, ненасытная страсть къ пріобрѣтенію, заставляетъ 
человѣка тѣснить себя, стѣснять и другихъ. Торговый 
человѣкъ самъ весь погрузился въ заботы о наживѣ, 
да заставилъ многихъ другихъ содѣйствовать ему въ 
этомъ. Самъ грѣшитъ, да и сихъ послѣднихъ заста­
вляетъ грѣшить. Мы не говоримъ уже о томъ, что



— 25

въ торговлѣ многіе прибѣгаютъ къ обману. Кто этого 
не испыталъ на себѣ? Тамъ въ торговыхъ помѣще­
ніяхъ обвѣшиваютъ, тамъ обмѣриваютъ, тутъ сбываютъ 
за хорошій никуда негодный товаръ, примѣшиваютъ 
постороннія дешевыя вещества, подкрашиваютъ и многое 
тому подобное производятъ. Скажите, по какимъ по­
бужденіямъ это дѣлаютъ? Богъ, благоволившій и насъ 
всѣхъ всѣхъ призвать въ церковь Свою, даровалъ намъ 
и правила жизни святой, и благодатныя средства къ 
достиженію ея. Мы согласились войти на вечерю велію, 
Царство Божіе. А потомъ, когда нужно приносить 
плодъ, достойный званія, многіе говорятъ: нѣтъ, уже 
насъ имѣйте отреченными. Если этого громко и во- 
всеуслышаніе не говорятъ, такъ дѣлами показываютъ. 
Они сами себѣ творятъ законъ. Если не обманешь, 
то и не продашь, повторяютъ дерзко люди, привыкшіе 
къ неправдѣ, кражѣ и обману. Кто же это выдумалъ 
поговорку, какъ не люди, дѣломъ отрекающіеся отъ 
Божія Царства, которое, по Апостолу, есть правда и 
миръ и радость о Дусѣ Святе (Рим. XIV, 17), а не 
о неправедной наживѣ. Но еще есть ступень отреченія 
отъ участія въ вечери Господней, низшая вышеука­
занной.

Въ притчѣ третій изъ званныхъ сказалъ; жену по- 
яхъ, и сего ради не могу пріити (—20). Званъ былъ 
человѣкъ на вечерю необычайную; но онъ предпочелъ 
ей свою частную вечерю по случаю брака. Если пони­
мать близко къ буквѣ, то. скажутъ, человѣкъ сей ни­
чего не добраго не дѣлалъ. Бракъ вѣдь Богомъ освя­
щенъ. Самъ Спаситель удостоилъ бракъ въ Канѣ 
Галилейской Своего присутствія. Но во-первыхъ, чело­
вѣкъ, отказавшійся отъ вечери только потому, что 
дѣлалъ дозволенное дѣло, еще потому не можетъ быть 
оправданъ. Человѣческое онъ предпочелъ Божествен-



—  26 —

ному, временное— вѣчному. „Кто любитъ отца или 
мать болѣе, нежели Меня, не достоинъ Меня; и кто 
любитъ сына или дочь болѣе, нежели Меня, не до­
стоинъ Меня“ (Мѳ. X, 37 ср. Лук. XIV, 26), говоритъ 
Господь нашъ Іисусъ Христосъ. Приложите эту мѣру 
къ поступку человѣка, вступавшаго въ бракъ. Ясно, 
что онъ не любилъ то, что Богъ по Своему милосердію 
предложилъ людямъ ради ихъ спасенія. Земное благо 
его привязало къ себѣ. Онъ уже и извиненія не про­
ситъ, ибо погрязъ. Но святые отцы подъ выраженіемъ: 
ж ен у  пояхъ разумѣютъ вообще плотскую, грѣховную 
жизнь въ свое удовольствіе. Сюда входятъ: чревоугодіе, 
пьянство, объяденіе, сластолюбіе и другіе грѣхи плоти, 
о нихъ же нѣтъ желанія и упоминать. Вожди еврей­
скаго народа во времена Спасителя были порочны. 
Самъ Іисусъ Христосъ именовалъ ихъ людьми, испол­
ненными лицемѣрія и беззаконія, хищенія и неправды 
и уподоблялъ окрашеннымъ гробамъ, которые снаружи 
кажутся красивыми, а внутри полны костей и всякой 
нечистоты (Мѳ. XXIII, 25, 27— 28). Внутренняя нечи­
стота, жизнь беззаконная, жизнь плотская были глав­
ными препятствіями къ слѣдованію за Христомъ для 
книжниковъ фарисеевъ и саддукеевъ. И нынѣ, и всегда 
будетъ такъ, грѣховная жизнь отвлекаеть многихъ отъ 
Христа. Какое общеніе свѣта съ тьмою? Не развра­
щенный ли до мозга костей способенъ сказать въ 
сердцѣ своемъ: нѣтъ Бога? И наоборотъ, кто обитаетъ 
въ жилищи Божіемъ? Кто вселится во святую гору 
Божію? Ходяй непороченъ и дѣлаяй правду, глаголяй  
истину, въ сердцы своемъ: и ж е не у льсти языкомъ 
своимъ, и не сотвори искреннему своему зла  и поно­
шенія не пріятъ на блиоюнія своя (Пс. XIII и XIV). 
И Господь Іисусъ Христосъ изрекъ, что чистіи серд­
цемъ Бога узрятъ (Мѳ. V, 8). Но могутъ ли узрѣть



— 27 —

Бога такіе люди, у которыхъ всѣ помыслы обращены 
на служеніе страстямъ? О, горе великое симъ покорнымъ 
слугамъ страстей. Возьмите чревоугодника. Онъ, по сло­
вамъ Апостола Павла, идолопоклонникъ (Фил. III, 19). 
Очи его не могутъ подняться къ небу. Чрево тянетъ 
къ землѣ. Возьмите любителя хмѣльнаго питія. Спо­
собенъ ли онъ къ участію въ великой вечери Господней? 
У него есть позорное и грѣховное благо. Имѣйте меня 
отреченнымъ отъ вечери, скажетъ онъ, да только 
дайте то, къ чему онъ привязался на погибель себѣ. 
Такъ всякая страсть дѣлаетъ человѣка рабомъ ея. 
Надѣнетъ на себя человѣкъ это страстное грѣховное 
ярмо и ходитъ подъ нимъ, служа грѣху съ усладою. 
Вотъ почему св. Апостолъ Павелъ и сказалъ, что всѣ 
служители страстямъ, какъ-то: блудники, прелюбодѣи, 
воры, лихоимцы, пьяницы и др. Царства Божія не на­
слѣдуютъ (1 Кор. VI, 9— 10). Помните это, братіе, 
дабы не лишиться намъ участія въ великой вечери 
нашего Господа, Царствѣ Небесномъ. Но продолжимъ 
изъясненіе притчи.

И пришедъ рабъ повѣда господину своему сія. Тогда 
разгнѣвався дому владыка, рече рабу своему: изыди 
скоро на распутія и стогны града, и нищыя и бѣд­
ныя и слѣпыя и хромыя введи сѣмо (—21). Оскор­
бленъ былъ отказомъ званныхъ домовладыка, приго­
товлявшій вечерю. И это понятно. Въ нашемъ житей­
скомъ быту если-бы приключилось нѣчто подобное, то 
человѣкъ, съ издержками и хлопотами готовившій 
званный обѣдъ, справедливо усмотрѣлъ бы въ отказѣ 
званныхъ неуваженіе къ себѣ, оскорбленіе. Но въ 
притчѣ домовладыка нашелъ средство, чтобы не про­
пало даромъ уготованное. Онъ приказалъ своему рабу 
позвать нищихъ бѣдныхъ, слѣпыхъ и хромыхъ. Это 
всѣ убогіе люди. Часто они бываютъ и голодными и



—  28 —

холодными. Вдругъ на долю ихъ выпадаетъ лучшая 
доля. На вечерю къ богатому человѣку зовутъ ихъ 
пировать. Тутъ ихъ и накормятъ, и напоятъ,'и со­
грѣютъ, и одѣнутъ. Обездоленные въ мірѣ семъ, эти 
убогіе, будучи позваны, и не подумали отказаться отъ 
участія на вечери.

Теперь снимите съ этой прекрасной бесѣды Спаси­
теля приточный покровъ. На вечерю, т.-е., въ Царство 
Божіе, получили приглашеніе люди простые, некнижные 
изъ іудеевъ. Они были нищими духомъ, смиренны и 
кротки. Презираемые книжниками и фарисеями, они сами 
о себѣ говорили, что они суть люди малосвѣдущіе, 
слѣпые и темные и, какъ хромые, не могутъ быть 
безъ опоры въ жизни. Отверженный вождями народа, 
Господь Іисусъ Христосъ благовѣствуетъ евангеліе 
царствія этимъ людямъ простымъ и презираемымъ. 
Онъ не гнушается ими и входитъ къ нимъ въ дома, 
принимаетъ угощеніе, раздѣляя съ ними трапезу. Спа­
ситель однажды вошелъ въ домъ мытаря. „Когда Іисусъ 
возлежалъ, многіе мытари и грѣшники пришли и воз­
легли съ Нимъ и учениками Его. Увидѣвъ то, фарисеи 
сказали ученикамъ Его: для чего Учитель вашъ ѣстъ 
и пьетъ съ мытарями и грѣшниками? Іисусъ же, услы­
шавъ это, сказалъ имъ: не здравые имѣютъ нужду во 
врачѣ, но больные; пойдите, научитесь, что значитъ: 
милости хочу, а не жертвы? ибо Я пришелъ призвать 
не праведниковъ, но грѣшниковъ къ покаянію “ (Мѳ. IX, 
10— 13). Книжники же именуютъ Спасителя другомъ 
мытарей и грѣшниковъ (Мѳ. XI, 19; ср. Лук, VII, 34). 
А вспомните, кто изъ іудеевъ болѣе любилъ Господа 
нашего Іисуса Христа, какъ не эти отверженные и пре­
зираемые книжниками люди? Кто внимательнѣе ихъ 
слушалъ Его Божественное ученіе? Бяху же прибли- 
жающеся къ нему вей мытаріе и грѣшницы послу-



— 29 —

шати его (Лук. XV, 1), замѣчаетъ Евангелистъ. За 
это усердіе и любовь къ слушанію простые люди и опе­
редили въ Божіемъ Царствѣ, на веліей вечери, людей 
книжныхъ, гордыхъ знаніемъ закона. Они съ полнымъ 
довѣріемъ отнеслись къ приглашавшему ихъ на вечерю. 
Сердце у нихъ было смиренно. Они сознавали себя 
грѣшниками, болящими душею, и рады были тому, что 
Врачъ душъ и тѣлесъ не отвергъ ихъ. Вотъ они и 
заняли мѣста на вечери великодушнаго человѣка, ко­
торый не погнушался ими, т.-е., предварили книжни­
ковъ въ Царствѣ Божіемъ. А рабъ, исполнявшій волю 
пославшаго его, донесъ ему: Господи, бысть якоэісе 
повелѣлъ еси, и еще мѣсто есть (—22). Господь Іисусъ 
Христосъ пришелъ на землю призвать въ церковь Свою 
не однихъ только евреевъ. Къ нимъ Онъ обратился 
прежде всѣхъ. „Я посланъ только къ погибшимъ 
овцамъ дома Израилева" (Мѳ. XV, 24), говорилъ 
Господь Іисусъ. Не то значитъ это, что другіе народы 
лишены милостей Бога. Не одни евреи будутъ зван­
ными въ царство Божіе. Но время жизни Спасителя 
на землѣ было кратко. Онъ не успѣлъ бы благовѣство­
вать другимъ народамъ. Посему Онъ и все время 
оставался въ Палестинѣ. Но, желая показать, что и 
другіе народы получили право на участіе въ царствѣ 
Божіемъ, Спаситель и въ притчѣ указываетъ на это. 
Еще мѣсто есть на веліей вечери. Званные изъ евре­
евъ и принявшіе участіе въ ней не могли наполнить 
палатъ добраго господина. Божіе Царство необъятно 
велико. Да оно и не можетъ остаться пустымъ. Най­
дется въ немъ мѣсто всѣмъ людямъ. Сего желаетъ и 
Отецъ Небесный. Онъ хощетъ, чтобы всѣ люди при­
шли въ познаніе истины и спаслись. Не нудитъ Онъ, 
но явно показуетъ Свою любовь Божественную. И  рече 
господинъ къ рабу, изыди на пути и халуги , и убѣди



— 30 —

внити, да наполнится домъ мой (—23). Поди, гово­
ритъ господинъ рабу своему, за городъ по дорогамъ, 
распутіямъ и перекресткамъ. Тамъ, конечно, встрѣтятся 
съ тобою люди. Убѣдительно проси ихъ войти въ домъ 
мой. Что же означаютъ эти пути, дороги и изгороди? 
Земли, на которыхъ обитали и обитаютъ язычники. 
Ихъ звать приказываетъ господинъ. Видишь, какъ 
любвеобиленъ Отецъ Небесный, представляемый въ 
притчѣ подъ образомъ нѣкоего человѣка. Людей, от­
павшихъ отъ Бога, блуждавшихъ во мракѣ идослуженія 
и ходившихъ въ похотѣхъ сердецъ своихъ, Онъ зоветъ 
въ Свое общеніе, на великую вечерю, къ несказанному 
наслажденію. Такъ Господь и сказалъ; пріиде бо Сынъ 
человѣческій взыскати и спасти погибшаго (Мѳ. XVIII, 
11), потому что тако возлюби Богъ міръ, яко и Сына 
Своего единороднаго далъ есть, да всякъ вѣруяй въ 
онь, не погибнетъ, но имать животъ вѣчный (Іоан. 
III, 16). Примѣть, что говоритъ Евангелистъ. Всякій 
вѣрующій въ Сына Божія, къ какому бы народу онъ 
не принадлежалъ, имѣетъ надежду на спасеніе, ибо 
и къ нему обращено убѣдительное приглашеніе Господа 
на велію вечерю.

Благодареніе Богу, мы, русскіе, уже девять сотъ 
лѣтъ тому назадъ получили званіе въ Царство Божіе. 
Любовь Божественная обильно излилась на родную 
Русь. Велія вечеря въ силѣ открылась со дней вели­
каго князя равноапостольнаго Владиміра. Подлинно, 
до него русскіе люди блуждали по распутіямъ и кривымъ 
извилистымъ путямъ заблужденій и пороковъ. Но вотъ 
Господь помиловалъ насъ и прислалъ вѣстниковъ убѣ­
ждать, чтобы мы добровольно приняли участіе въ 
вечери. На Руси скоро откликнулись на призывъ вѣст­
никовъ, и вотъ мы уже члены царства Божія, Церкви 
святой сыны. Слава Богу, благодѣявшему намъ! Такъ



— 31 —

исполнилось сказанное Спасителемъ: глаголю бо вамъ, 
яко пи единъ мужей тѣхъ званныхъ вкуситъ моея 
вечери. Мнози бо суть звани, мало же избранныхъ 
(—24). Мужи тѣ—это суть книжники фарисеи, сад­
дукеи, вожди еврейскаго народа. По своему упорству 
они отказались отъ участія въ вечери Божіей. Такъ 
и останутся они внѣ чертоговъ Царства Божія. А 
послѣ нихъ позванные въ большемъ числѣ изъявили 
согласіе на участіе въ вечери. Посему и Спаситель въ 
другой разъ прямо сказалъ фарисеямъ: глаголю же вамъ: 
яко мнози отъ востокъ и западъ пріидутъ и возлягутъ 
со Авраамомъ и Исаакомъ и Іаковомъ во царствіи 
небеснѣмъ (Мѳ. VIII, 11).

Такъ, братіе, запомните: въ изъясненной нами
притчѣ подъ человѣкомъ нѣкіимъ разумѣется Богъ 
Отецъ, подъ рабомъ—Единородный Сынъ Божій, Го­
сподь нашъ Іисусъ Христосъ, а велія вечеря означаетъ 
Царство Божіе, святую Церковь. Званные изъ евреевъ 
въ большинствѣ отказались вступить въ нее. Мѣсто 
ихъ заняли многіе изъ бывшихъ язычниковъ. И полноты 
надлежащей въ Царствѣ Божіемъ еще нѣтъ. Двери 
открыты. Призываются и нынѣ въ нее люди, блужда­
ющіе во мракѣ идолослуженія. Съ благовѣстіемъ о 
Христѣ и Его царствѣ ходятъ самоотверженные тру­
женики, переносятъ голодъ и холодъ и всякія лишенія. 
Помоги имъ, Господи! А мы, братіе, съ вами пребы­
ваемъ въ Царствѣ Божіемъ. Всѣ мы, православные 
чада Церкви Святой, пользуемся превеликими благами 
на вечери Божіей. Размыслите и оцѣните по достоин­
ству величіе и важность сихъ даровъ. Мы были до 
крещенія чадами гнѣва Божія, сынами отверженными. 
Но вотъ облекли насъ въ крещеніи въ бѣлую одежду, 
знакъ дарованной чистоты. Мы возродились духовно 
и получили право быть чадами Божіими и наслѣдни-



ками вѣчныхъ благъ. Св. Церковь положила на насъ 
и печать сыновства въ таинствѣ мѵропомазанія. Она 
питаетъ насъ Тѣломъ и Кровью Господа Іисуса Христа 
для вѣчной жизни и врачуетъ немощи души и тѣла 
въ таинствахъ покаянія и елеосвященія. И это еще 
не все. Она даруетъ намъ поставляемыхъ Духомъ 
Святымъ пастырей и учителей и благословляетъ про­
долженіе рода въ таинствахъ священства и брака. 
А сколько еще благословеній и благожеланій расто­
чаетъ она ежедневно вѣрнымъ чадамъ своимъ? Во­
истину великая любовь Божія излилась на насъ не по 
заслугамъ нашимъ, а только по милости Бога! Но, 
братіе, Церковь Святая на землѣ подаетъ намъ блага 
духовныя во спасеніе наше и для вѣчной блаженной 
жизни. А на землѣ мы странники и пришельцы. Истин­
ное отечество наше на небѣ. Всѣ мы, одинъ за дру­
гимъ переселимся въ это отечество. Тамъ будетъ не- 
изреченное блаженство. Но знайте, что Церковь на 
небѣ и на землѣ едина. Кто не хочетъ быть членомъ 
ея на землѣ, тотъ не можетъ сдѣлаться таковымъ и 
на небѣ и потому не вкуситъ вечери Христовой въ 
царствѣ славы. Какъ огня бойтесь сектантовъ разнаго 
рода. Они, какъ волки хищные, бродятъ, выискивая 
себѣ добычи. По внѣшнему виду ихъ скоро и не рас­
познаешь. Сектанты вѣдь любятъ надѣвать на себя 
личину кроткой овцы. Одни похваляются самочинными 
продолжительными собраніями въ своихъ моленныхъ, 
гдѣ самочинные ихъ іереи и архіереи служатъ имъ 
даже литургіи. Мы разумѣемъ раскольниковъ, пріемлю­
щихъ такъ называемое австрійское священство. Много 
австріяковъ развелось на Руси. Разные пути они из­
бираютъ для совращенія православныхъ. Но посуди 
самъ, какое же это законное благодатное Христово, 
священство, когда оно появилось только 60 лѣтъ тому



— 33 —

назадъ? Церковь ни одной минуты не существовала 
безъ пастырей, поставленныхъ Духомъ Святымъ, и су­
ществовать не можетъ, а эти раскольники, отдѣлив­
шись отъ Церкви православной, почти 200 лѣтъ про­
были безъ священства, потомъ же надумали изъ-за 
границы выписать его себѣ самочинно. Вотъ уже по 
истинѣ одинъ стыдъ нашимъ раскольникамъ съ австрій­
скимъ священствомъ по упорству пребывать внѣ вечери 
Христовой и похваляться на весь свѣтъ, что вечеря 
сія завелась у нихъ хотя и недавно. Иные изъ любя­
щихъ именовать себя старовѣрами послѣдовательнѣе 
австріяковъ. Это такъ называемые безпоповцы. Они 
какъ отдѣлились отъ Церкви, такъ и пребываютъ съ 
своими стариками уставщиками, замѣняющими имъ 
священниковъ. Живутъ они безъ таинствъ, безъ освя­
щенія. Оно и понятно. Внѣ вечери Божіей какое же 
можетъ быть духовное освященіе. Кромѣ раскольниковъ, 
у насъ на Руси водятся еще раздорники сектанты, 
какъ-то: пашковцы, молоканы, духоборцы, штундисты, 
баптисты и многіе другіе. Эти уже прямо говорятъ, 
что на землѣ и нѣтъ вечери Христовой, т.-е., Церкви 
Святой. Здѣсь только тусклое отображеніе ея въ со­
браніяхъ сектантовъ. Сіи вольнодумцы добровольно 
заявили свое отреченіе отъ участія въ Царствѣ благо­
датномъ. Да на-погибель другимъ они тоже раскиды­
ваютъ сѣти для улова православныхъ. Но что же они 
обѣщаютъ вмѣсто тѣхъ благъ, которыми надѣляетъ 
насъ Святая Церковь? Легкій путь къ блаженству 
указываютъ они. А человѣкъ любитъ полѣниться, по­
жалѣть себя. Вотъ они говорятъ: только вѣруй во 
Христа, и ты уже спасенъ. Какъ легко, подумаешь, 
достается спасеніе. Одно сомнительно, кто же сказалъ 
имъ, что точно этотъ легкій путь ведетъ къ спасенію? 
Царствіе небесное нудится, т.-е., усиліями достигается

зГОЛОСЪ ЦЕРКВИ.



— 34 —

(Мѳ. XI, 12) и всякъ въ не нудится, съ усиліемъ 
входитъ (Лук. XVI, 16). Сектанты же говорятъ, вопреки 
слову Спасителя, оно легко получается. Обольщаютъ 
они себя, обманываютъ и другихъ. Слѣпой берется 
вести другаго, котораго предварительно лишаетъ зрѣнія. 
Оба упадутъ, несомнѣнно, въ погибельную яму, изъ 
которой уже никто не спасетъ ихъ. Вѣдайте, братіе, 
что только въ Церкви Святой пребываетъ и освящаетъ 
спасительная благодать Духа Святаго. Хотя бы кто 
признавалъ Господа Іисуса Христа Богомъ, а къ Цер­
кви бы не принадлежалъ, не спасетъ его одна вѣра 
безъ послушанія Христу. А Господь Іисусъ Христосъ 
учредилъ Святую Церковь Свою съ таинствами для 
освященія и спасенія насъ. Не удивляйтеся и тому, 
что сектанты говорятъ отъ Писанія. Спроси ихъ, какъ 
они понимаютъ Священное Писаніе? Они вѣдь толкуютъ 
его по своему разумѣнію, кто какъ можетъ. Но един­
ственно истинное толкованіе даетъ только Святая 
Церковь. Она хранитъ слово Божіе и преподаетъ его 
вѣрующимъ, приходя на помощь имъ въ дѣлѣ пони­
манія словъ Божественныхъ. И мы знаемъ, и открыто 
исповѣдуемъ, что толкованіе Церкви непогрѣшительно. 
Въ ней пребываетъ Святый Духъ и не допуститъ ея 
погрѣшить или заблудиться. Посему-то Церковь и есть 
единственная руководительница въ дѣлахъ вѣры. Одинъ 
древній святый отецъ, св. Ириней, сказалъ: „не должно 
у другихъ искать истины, которую легко заимствовать 
отъ Церкви, ибо въ нее, какъ бы въ богатую сокро­
вищницу, апостолы въ полнотѣ положили все, что при­
надлежитъ истинѣ, такъ что каждый желающій можетъ 
принимать отъ нея питіе жизни. Она есть дверь 
жизни". И св. Апостолъ Павелъ сказалъ, что Церковь 
есть столпъ и утвержденіе истины (1 Тимоѳ. III, 15). 
Такъ, имѣя истину, дарованную намъ Святою Церковью,



—  35 —

не станемъ слушать отщепенцевъ отъ нея, хотя бы 
они говорили отъ Писанія. Уже то подозрительно, 
что они дерзаютъ священныя книги Новаго Завѣта 
марать красными чернилами, подчеркивая излюблен­
ныя ими мѣста. Все Писаніе боговдохновенно. Свя­
тый Духъ писалъ его чрезъ избранныхъ мужей. И 
никто по своему произволу не имѣетъ права одно 
избирать, другое отвергать, а иное совсѣмъ вычерки­
вать. Это вѣдь гордое противленіе Духу Святому, 
богоборство. А на таковыхъ прогнѣвляется Господь. 
Всякому смѣло будемъ говорить, что мы чада Церкви 
православной, хранимъ истину и имѣемъ надежду на 
спасеніе. Насъ Господь призвалъ на вечерю велію. 
Такъ возблагодаримъ Его и рабски послушны будемъ 
Ему. Паче меда сладки намъ блага небесной вечери. 
Господи! Ты благоволилъ насъ призвать въ Твое бла­
годатное царство. Не лиши насъ и небесной Твоей 
вечери, гдѣ со всѣми святыми будемъ славить Тебя 
со Отцемъ и Духомъ Святымъ во вѣки вѣковъ. Аминь.

Василій, Епископъ Можайскій.

т-



Духовный дневникъ*).
„Всѣ вы сыны свѣта и сыны дни... 

Будучи сынами дня, да, трезвимся, 
облекшись в<> броню вѣры и любви и 
въ шлемъ надежды спасенія"—{1 Ѳес- 
сал. 5 г. 5, 8 ст.).

Брось всякія сомнѣнія и исканія относительно вѣры 
во Христа Спасителя. Внутри своего существа ты 
имѣешь требованія нравственнаго закона, ты чув­
ствуешь, что они не земныя, а небесныя, Божествен­
ныя. Христосъ Спаситель эти требованія указалъ въ 
наивысшемъ, недосягаемомъ, совершенномъ видѣ, какъ 
никто никогда изъ людей; значитъ: Онъ—Богъ, ибо 
ты самъ же согласенъ, что только Богъ есть источ­
никъ всесовершеннаго добра.

Когда Господь призоветъ тебя къ покаянію, ты уви­
дишь всю скверну своихъ грѣхопаденій, сознаешь все 
свое ничтожество, возгрѣй тогда крѣпкую вѣру и лю­
бовь ко Господу, проси Его помиловать тебя, окаян­
наго, растворяя это моленіе надеждою на милосердіе 
Божіе. Но вотъ пройдетъ время, Господь приметъ твое 
покаяніе, ты поисправишься, станешь жить по-доброму,

*) Продолэюеніе.—См. м. Ноябрь „Гол. Ц.“ .



—  37 -

и у тебя вдругъ станутъ всплывать помыслы: зачѣмъ 
ты допускалъ въ жизни своей тяжкіе грѣхи, если бы 
ихъ не было, ты, можетъ, былъ бы поставленъ Госпо­
домъ въ чинѣ дѣвственниковъ и т. п. О, не допускай 
этихъ помысловъ!—приглядись къ себѣ: это у тебя 
начинаютъ проявляться превозношеніе и мечтаніе. Не 
о томъ думай и скорби, что ты не можешь быть въ 
такихъ-то небесныхъ обителяхъ, а только умоляй 
Господа дать тебѣ, недостойному и многогрѣшному, 
хотя бы самое послѣднее мѣсто въ Царствіи Небесномъ, 
только бы тебѣ не лишиться лицезрѣть Милосерд­
наго Господа въ будущемъ вѣкѣ.

Когда ты много спишь, ѣшь, гуляешь, то хотя твое 
здоровье поправляется, твой организмъ крѣпнетъ, 
внѣшній человѣкъ цвѣтетъ, но внутренній подавляется, 
понижается. Такъ, прежде всего ты начинаешь испы­
тывать плотскую брань. Пусть въ бодрственномъ со­
стояніи ты отражаешь ее, но въ сонномъ не избѣжишь 
нечистыхъ воображеній. Теперь выбирай: лучше ли 
тебѣ пользоваться здоровьемъ и быть нечистымъ, блуд­
нымъ, сквернымъ, или же—быть слабымъ, немощнымъ, 
но чистымъ, невиннымъ по мыслямъ? Не жалѣй, по­
этому, если ты слабъ тѣломъ, несешь много трудовъ, 
не имѣешь времени для тѣлеснаго отдохновенія, этимъ 
ты много предохраняешь себя отъ плотской брани.

Помни, пастырь и всякій, кто далъ обѣтъ служить 
одному только Господу: міръ, отъ котораго ты отрекся, 
будетъ стараться попрежнему тебя привлечь къ себѣ, 
тебя опутать своими цѣпями, какъ паукъ опутываетъ



— 38  —

своей паутиной попавшуюся къ нему букашку. Ты, 
добрый пастырь, долженъ быть свободно-независимымъ 
отъ міра и его привязанностей. Люди, напр., будутъ 
искать съ тобою духовнаго общенія. Если ты не твердъ 
духомъ, будешь бояться оскорбить отказомъ такихъ 
искателей, станешь идти имъ навстрѣчу, то выйдетъ, 
что тобою окончательно завладѣютъ и—одинъ будетъ 
требовать частыхъ съ тобою бесѣдъ, другой посѣщенія, 
третій поддержки и покровительства; и все это, пови- 
димому, подъ благовидными предлогами молитвеннаго 
общенія, но въ существѣ дѣла часто по простому че­
ловѣческому пристрастію. Вотъ тутъ-то и должна быть 
твердость духа, независимость отъ кого бы то ни было, 
свобода твоихъ дѣйствій, которая должна быть вдох­
новляема служеніемъ одному только Богу, одному 
добру. Міръ будетъ говорить и требовать отъ тебя 
одного, а ты свободно дѣлай другое. Тебя, напр., бу­
дутъ упрашивать: посѣтите нашъ домъ, нашу семью, 
а ты, если все повѣряешь Господомъ, смѣло и рѣши­
тельно говори: нѣтъ, не посѣщу, или же: посѣщу, но 
только завтра и т. п. Словомъ, кто желаетъ искренно 
служить славѣ Божіей, долженъ вырабатывать въ себѣ 
силу духа и быть свободнымъ и независимымъ отъ 
міра и цѣпей его.

Для того, чтобы бороться съ самомнѣніемъ, тще­
славіемъ и духовною гордостію, постарайся составить 
о себѣ мнѣніе, какъ о несовершенномъ и немощномъ, 
убѣдись, какъ ты убѣждаешься относительно разныхъ 
явленій міра, что ты, дѣйствительно, слабое и немощ­
ное существо. Для этого приведи себѣ на память 
прежніе недочеты, хорошо поразмысли о живущихъ и 
прирожденныхъ тебѣ несовершенствахъ, обрисуй свою



— 39 —

личность, какова есть, и убѣдись, наконецъ, что дѣй­
ствительно ты немощной человѣкъ. Пусть послѣ этого 
тебя хвалятъ и превозносятъ, пусть появляются и 
всплываютъ у тебя самого самолюбивые и тщеславные 
помыслы,—всему этому внутренно, отъ сердца, искренно 
протестуй, держи крѣпко отвѣтъ въ умѣ такой: гово­
рите мнѣ, что хотите, хвалите меня, какъ знаете, не 
вѣрю я ничему этому, ибо знаю себя лучше васъ и 
ничѣмъ меня не разубѣдите, — именно знаю, что я 
крайне немощной и грѣшный человѣкъ.

Не удивляйся и не осуждай, если люди не выносятъ 
искушеній и падаютъ. Хорошо тебѣ, когда ты свобо­
денъ отъ этихъ искушеній и не испытываешь ихъ. Но 
кто знаетъ, если бы ты подвергся этимъ искушеніямъ, 
то вынесъ-ли бы ихъ?

Если ты случайно ошибешься, допустишь неловкость 
въ присутствіи другихъ, а пастырь, напр., ошибется 
во время церковной службы, и ты смутишься, станешь 
досадовать на это, особенно если тебѣ замѣтятъ, тебя 
поправятъ, то знай, что это смущеніе исходитъ отъ твоей 
гордости, самомнѣнія о своихъ достоинствахъ и зна­
ніяхъ. Нѣтъ, ошибся,—смирись сейчасъ, подумай такъ: 
эта ошибка показываетъ, какъ я. несовершенъ, какъ 
мало у меня знаній, какая у меня слабая память, а 
поправили меня—спасибо имъ, что меня поддержали, 
выручили изъ бѣды.

Что такое смиреніе? „Смиреніе, говоритъ преп. Сѵ- 
меонъ Новый Богословъ (2 слово 94), есть какъ бы



—  40

некрадомая сокровищница, устрояемая въ томъ умѣ, 
который носитъ убѣжденіе, что только силою благодати 
имѣются въ немъ добрыя качества".

Что такое кротость? Кроткій, похвалами ли окруженъ 
или порицаніями, хранитъ себя безстрастнымъ и ни 
похвалами не превозносится, ни порицаніями не огор­
чается (Преп. Сѵмеонъ Нов. Богословъ).

У насъ часто возбуждается смѣхъ отъ неловкостей, 
недостатковъ и ошибокъ окружающихъ. Удерживай 
его мыслію, что, можетъ быть, ты еще больше до­
стоинъ смѣха, а вѣдь тебѣ непріятно, когда надъ тобою 
смѣются.

- I -

Если братъ твой ошибется, и ты засмѣешься и по­
спѣшишь поправить его — помни: ты осуждаешь его 
и воображаешь, что больше его знаешь, что ты этой 
ошибки не допустилъ бы, что ты лучше и совершен­
нѣе твоего брата.

Имя Господа Іисуса должно возбуждать въ насъ 
умиленіе, тихую радость, отраду. Въ самомъ дѣлѣ, вѣдь 
это имя нашего Искупителя, нашего Спасителя. Мы 
не можемъ безразлично относиться къ лицамъ, кото­
рыя насъ любятъ, благодѣтельствуютъ и покровитель­
ствуютъ намъ. Напоминаніе и даже самое имя ихъ 
насъ уже радуетъ, утѣшаетъ. Въ безконечно большемъ 
видѣ это нужно представить относительно Сладчайшаго 
Имени Господа нашего Іисуса Христа.



—  41 —

Намъ одна достопочтенная игуменія I. говорила, что 
она съ юныхъ лѣтъ такъ возлюбила святителя Іоанна 
Златоуста за его духовную мощь и творенія, что уже 
самое имя „Іоаннъ", когда бы и гдѣ бы оно не про­
износилось и встрѣчалось, умиляло ее. „Читаютъ, 
напр., въ церкви помянникъ и поминаютъ Іоанна, 
Іоанна... сердце мое, говорила она, уже трогается. 
Случится мнѣ встрѣтить на бумагѣ, письмѣ, конвертѣ 
это имя,— тоже самое: я умиляюсь". Вотъ какъ могутъ 
добрыя души любить угодниковъ Божіихъ и соединять 
свое сердце съ ихъ свѣтлымъ образомъ.

Для сосредоточеннаго и проникновеннаго служенія 
Божественной Литургіи большое значеніе имѣетъ под­
готовка къ службѣ, вычитка положеннаго предъ слу­
женіемъ правила. Чѣмъ внимательнѣе и воодуше­
вленнѣе мы его читаемъ, тѣмъ проникновеннѣе слу­
жимъ Божественную Литургію.

Если ты дерзаешь принимать Св. Тайны на Литургіи, 
то подумай, какъ тебѣ слѣдуетъ подготовить домъ 
души своей для этого. Онъ долженъ быть у тебя по­
метенъ и убѣленъ. Вспомни, какъ ты готовишься къ 
встрѣчѣ высокаго гостя? Ты суетишься, волнуешься, 
убираешься, ожидаешь, одѣваешься. Живо представляй 
себѣ предъ св. Причащеніемъ, что ты долженъ принять 
Самого Господа, и ужъ постарайся все усердіе упо­
требить къ достойной встрѣчѣ Его.



—  42 —

Если мы обратимъ вниманіе на свое сердце, то уви­
димъ, что въ немъ нѣтъ теплой, умилительной, чистой 
любви къ Господу. Проблески этой любви, по време­
намъ, пожалуй, и бываютъ, но общее расположеніе 
сердца нашего холодное. И нужно знать, что полная 
любовь къ Господу есть даръ, который пріобрѣтается 
долгимъ молитвеннымъ подвигомъ. Одинъ, напр., ста­
рецъ стяжалъ этотъ даръ только послѣ тридцатилѣтняго 
усиленнаго исканія его. Сей старецъ постоянно мо­
лился, чтобы Господь далъ ему хотя одну минуту на­
сладиться этою любовью. И вотъ, однажды, во время 
болѣзни, послѣ св. Причащенія объялъ его пламень 
сей любви къ Господу, и явилось въ сердцѣ у него 
такое расположеніе, что онъ готовъ былъ уже на 
всякую болѣзнь, скорбь и страданіе, только бы не 
лишиться этой любви. Кто имѣетъ сей даръ любви къ 
Господу, тотъ благодушенъ, спокоенъ, миренъ, добръ, 
кротокъ, назидателенъ и пріятенъ.

Архимандритъ Арсеній.

Гн Л Т  й ~1~ I Т  й 1



Свѣточи Православной Христовой Церкви*)■
Авва Аммонъ.

1) Одинъ братъ просилъ авву Аммона: „скажи мнѣ
что-нибудь въ наставленіе". Старецъ отвѣчаетъ ему: 
„поди, имѣй такія мысли, какія имѣютъ преступники, 
находясь въ тюрьмѣ. Они всегда спрашиваютъ другихъ: 
„гдѣ судія? когда онъ придетъ?—и плачутъ отъ ожи­
данія. Такъ долженъ и монахъ непрестанно внимать 
и обличать душу свою, говоря: „увы мнѣ, какъ я
предстану на судъ Христовъ, и чѣмъ буду оправды­
ваться передъ Нимъ?-—Если всегда будешь такъ раз­
мышлять, можешь спастись".

2) Авва Аммонъ говорилъ: „четырнадцать лѣтъ про­
велъ я въ скитѣ и молился Богу днемъ и ночью о 
томъ, чтобы даровалъ мнѣ силу побѣдить гнѣвъ".

3) Однажды братія потерпѣли оскорбленіе на мѣстѣ
своего пребыванія, и, желая оставить сіе мѣсто, пошли 
къ аввѣ Аммону; а старецъ въ это время плылъ 
куда-то по рѣкѣ. Увидѣвъ, что они идутъ по берегу 
рѣки, онъ сказалъ корабельщикамъ: „высадите меня 
на берегъ", и, подозвавъ братій, сказалъ имъ: „я
Аммонъ, къ которому вы идете". Утѣшивъ сердца ихъ, 
онъ уговорилъ ихъ воротиться на мѣсто, изъ котораго 
вышли, ибо случившееся съ ними не вредило душѣ 
ихъ, но было оскорбленіе человѣческое.

'*) См. „Гол Церісв." м. Ноябрь.



— 44 —

4) Нѣкогда авва Аммонъ пришелъ въ одно мѣсто 
обѣдать.. Тамъ былъ человѣкъ, о коемъ носилась худая 
молва. Случилось, что шла одна женщина и зашла въ 
келью брата, о которомъ была худая молва. Жители 
мѣста того, узнавъ объ этомъ, произвели тревогу и 
собрались выгнать его изъ кельи. Но, узнавъ, что 
епископъ Аммонъ находится тутъ, пришли и просили 
его пойти съ ними. Братъ, какъ скоро узналъ объ 
этомъ, скрылъ женщину въ большую бочку.. Когда 
народъ пришелъ, авва Аммонъ узналъ тутъ бывшее; 
но для Бога скрылъ дѣло, и, вошедши, сѣлъ на бочку, 
и велѣлъ обыскать келью. Когда же обыскали и не 
нашли женщины, авва Аммонъ сказалъ: „Что это зна­
читъ? Богъ да проститъ вамъ". И, помолившись, ве­
лѣлъ всѣмъ выйти, а брата, взявъ за руку, сказалъ 
ему: „братъ, внимай себѣ", и, сказавъ сіе, удалился.

5) Авву Аммона спросили; „какой путь есть путь 
тѣсный и прискорбный?" Онъ отвѣчалъ: „путь тѣсный 
и прискорбный есть обузданіе своихъ помысловъ и 
отсѣченіе собственныхъ пожеланій для Бога. Сіе-то 
значитъ: се мы оставихомъ вся, и вслѣдъ Тебѣ идохомъ" 
(Матѳ. 19, 27).

А вва Аммунъ Нйтрійекій.

1) Разсказывали объ аввѣ Аммунѣ: малою мѣрою 
ячменя онъ проживалъ два мѣсяца. Однажды пришелъ 
онъ къ аввѣ Пимену и говоритъ ему: „если я прихожу 
въ келью сосѣда, или онъ приходитъ ко мнѣ по какой- 
либо нуждѣ, то мы опасаемся разговаривать другъ съ 
другомъ, чтобы не вкрался какой-либо посторонній 
разговоръ". Старецъ отвѣчаетъ ему: „хорошо ты дѣ­
лаешь, ибо молодость имѣетъ нужду въ бдѣніи". Авва 
Аммунъ спрашиваетъ: „что же дѣлали старцы?" Авва 
Пименъ отвѣчалъ: „старцы усовершившіеся не имѣли



45 —

въ душѣ чего-нибудь иного, и на устахъ посторонняго, 
о чемъ могли бы разговаривать".— „Итакъ, сказалъ 
авва Аммунъ, если будетъ необходимость говорить съ 
сосѣдомъ о св. Писаніи или объ изреченіяхъ старцевъ, 
присовѣтуешь ли говорить?" Старецъ отвѣчалъ: „если 
ужъ не можемъ молчать, то лучше говорить объ из­
реченіяхъ старцевъ, нежели о Писаніи, ибо въ послѣд­
немъ случаѣ—немалая опасность".

А вва А враам ъ.

1) Разсказывали объ одномъ старцѣ, что онъ про­
жилъ пятьдесятъ лѣтъ, и во все это время едва ли 
ѣлъ хлѣбъ и пилъ вино. Говорилъ онъ: „я умертвилъ 
въ себѣ блудъ, сребролюбіе и тщеславіе". И пришелъ 
къ нему авва Авраамъ, услышавъ слова сіи, и говоритъ 
ему: „ты говорилъ это?—Да", отвѣчалъ старецъ. Авва 
Авраамъ сказалъ ему: „вотъ ты входишь въ келью
свою, и находишь на рогожѣ своей женщину: можешь ли 
не думать, что у тебя женщина?"—Нѣтъ, отвѣчалъ 
старецъ, „но я борюсь съ помысломъ, чтобы не при­
касаться къ ней". Тогда сказалъ авва Авраамъ: „итакъ, 
ты не умертвилъ страсти, но она живетъ, хотя и обу­
здана. Далѣе, когда ты идешь и видишь камни' и че­
репки, а посреди нихъ золото: можетъ ли умъ твой 
мыслить о золотѣ, какъ о камняхъ и черепкахъ?—Нѣтъ, 
отвѣчалъ старецъ,—но я борюсь съ помысломъ, чтобы 
не взять золота". Старецъ Авраамъ опять говоритъ: 
„итакъ страсть жива, только обуздана". Наконецъ, 
сказалъ авва Авраамъ: „вотъ ты мыслишь о двухъ
братіяхъ, что одинъ любитъ тебя, а другой ненавидитъ 
тебя и злословитъ; если они придутъ къ тебѣ, равно ли 
ты примешь ихъ обоихъ?—Нѣтъ, отвѣчалъ старецъ,— 
„но я борюсь съ помысломъ, чтобы благотворить не­
навидящему меня такъ же, какъ и любящему". И го-



— 4 6 —

воритъ ему авва Авраамъ: „итакъ страсти живутъ и 
въ святыхъ; только онѣ ими обуздываются".

Авва Апфій.

1) Разсказывали объ епископѣ Оксиринхскомъ, по 
имени аввѣ Апфій: „Когда онъ былъ монахомъ, велъ 
весьма строгую жизнь, а когда сдѣлался епископомъ, 
хотѣлъ вести такую же строгую жизнь и среди міра, 
но не могъ. Повергаясь предъ Богомъ, говорилъ онъ: 
„неужели по причинѣ епископства отступила отъ меня 
благодать?" И было ему открыто: „нѣтъ, но тогда ты 
былъ въ пустынѣ. Тамъ не было ни одного человѣка, 
и Богъ помогалъ тебѣ, а нынѣ ты въ мірѣ, и люди 
помогаютъ тебѣ".

Авва Аполлонъ.

1) Былъ одинъ старецъ въ Келліяхъ, по имени 
Аполлонъ. Если кто приходилъ звать его на какую- 
нибудь работу, онъ шелъ съ радостью, говоря: „со 
Христомъ я нынѣ буду работать ради души моей, ибо 
она получитъ награду".

2) Авва Аполлонъ говорилъ о принятіи братіи: 
„должно кланяться приходящимъ братіямъ, ибо не имъ 
кланяемся, а Богу. Видя брата твоего, видишь Господа 
Бога твоего, и это, говоритъ онъ, приняли мы отъ 
Авраама (Быт. 18, 2). Принявъ братій, убѣждайте ихъ 
къ успокоенію; сему научились мы у Лота, который 
приму ди (Быт. 19, 3) Ангеловъ.

Авва Андрей.

1) Авва Андрей говорилъ: „монаху приличны сіи 
три подвига: странничество, бѣдность и молчаніе въ 
терпѣніи".



—  47 —

А вва Аіо.

1) Разсказывали объ одномъ старцѣ Ѳиваидскомъ, 
аввѣ Антіанѣ: „въ юности своей онъ много подвизался, 
но въ старости ослабѣлъ и ослѣпъ. По причинѣ его 
болѣзни, братія много доставляли ему утѣшенія, и 
даже клали ему въ ротъ пищу. Однажды спросили они 
авву Аіо: „что будетъ за это многое утѣшеніе?" Онъ 
отвѣчалъ имъ: „увѣряю васъ, что если сердце его
желаетъ сего утѣшенія и охотно принимаетъ его, то, 
если онъ съѣстъ и одинъ финикъ, Богъ уменьшаетъ 
за оный награду за трудъ его. Если же сердце его не 
желаетъ утѣшенія, то Богъ сохраняетъ трудъ его 
цѣлымъ, потому что его принуждаютъ противъ воли. 
А братія получатъ награду".

А вва А м м онаѳа.

1) Однажды пришелъ въ Пелузію какой-то правитель, 
и хотѣлъ требовать съ монаховъ такъ же, какъ и съ 
мірянъ, поголовной дани. По этому случаю всѣ братія 
собрались къ аввѣ Аммонаѳѣ, и рѣшили, чтобы нѣко­
торые отцы шли къ Императору. Авва Аммонаѳа го­
воритъ имъ: „нѣтъ нужды въ такомъ трудѣ, а лучше 
сохраняйте безмолвіе въ своихъ кельяхъ, и поститесь 
двѣ седмицы, и по благодати Христа я одинъ сдѣлаю 
сіе дѣло. Братія разошлись по своимъ кельямъ, и ста­
рецъ сохранялъ безмолвіе въ своей кельѣ. Когда про­
шло четырнадцать дней, братія сѣтовали на старца, 
ибо они не видали, чтобы онъ когда-нибудь выходилъ. 
Они говорили: „старецъ оставилъ безъ вниманія наше 
дѣло". Въ пятнадцатый день братія собрались вмѣстѣ, 
какъ прежде условились. И старецъ пришелъ къ нимъ, 
имѣя въ рукахъ грамоту за царской печатью. Видя 
сіе, братія изумились и спросили старца: „когда ты



—  48 —

принесъ ее, авва?“ Старецъ отвѣчалъ; „Повѣрьте мнѣ, 
братія, что въ сію ночь ходилъ я къ царю, и онъ 
написалъ мнѣ сію грамоту. Отъ него пошелъ я въ 
Александрію и записалъ ее у правителей, и потомъ 
возвратился къ вамъ". Выслушавъ это, братія объяты 
были страхомъ, и поклонились ему. Такъ дѣло ихъ 
было сдѣлано, и правитель болѣе не тревожилъ ихъ.

В а е и п і й  В е л и к ій .

1) Одинъ старецъ разсказывалъ о Василіи Великомъ: 
„Посѣтивъ однажды киновію, послѣ приличнаго наста­
вленія, онъ спросилъ настоятеля: „есть ли у тебя здѣсь 
братъ, который бы отличался послушаніемъ?—Владыка, 
отвѣчалъ настоятель,—всѣ рабы твои и ищутъ спасенія". 
Св. Василій опять спросилъ его: „есть ли кто у тебя, 
имѣющій истинное послушаніе?" Тогда настоятель при­
велъ къ нему одного брата. Св. Василій велѣлъ ему 
служить при столѣ. Послѣ принятія пищи, братъ подалъ 
ему воды умыться, а св. Василій говоритъ ему: „пойди, 
и я подамъ тебѣ умыться". Братъ допустилъ Василію 
подать себѣ воды. Св. Василій сказалъ ему: „когда 
пойду въ храмъ, приходи и ты,—я сдѣлаю тебя діа­
кономъ. Послѣ сего св. Василій сдѣлалъ его пре­
свитеромъ, и за его послушаніе взялъ съ собою въ 
епископію".

Избралъ М. Новоселовъ.

Т  А  Т  і



+
Послушаніе.

Въ убогой кельѣ, одинокой,
На хладныхъ каменныхъ плитахъ.
Въ тиши обители далекой 
Молился пламенно монахъ.

Просилъ у Господа прощенья, 
Самоотверженности, силъ,
Чтобъ побороть тѣ искушенья,
Что онъ съ трудомъ переносилъ.

На немъ лежало послушанье:
Пришельцевъ, бѣдняковъ кормить,—
Но къ нимъ святого состраданья 
Не могъ въ себѣ онъ возбудить.

Былъ полдень. Въ кельѣ полутемной 
Вдругъ свѣтъ лучистый возсіялъ 
И уголокъ молитвы скромный 
Струею теплою обдалъ.

И инокъ увидалъ въ смятеньи 
Христа въ хитонѣ предъ собой,
Онъ палъ на землю въ восхищеньи, 
Исполненъ радости святой.

То былъ Господь не въ часъ страданья, 
Не въ часъ распятья на крестѣ,
Не въ часъ молитвы въ Геѳсиманьи 
Съ слѣдами крови на Лицѣ,—

ГОЛОСЪ Ц ЕГК Ш Г. 4



—  50 —

То былъ Господь, какъ Онъ являлся 
Путь жизни людямъ указать,
Когда на гору поднимался 
Святую проповѣдь сказать;

То былъ Господь, когда полями 
На Пасху въ градъ Іерусалимъ 
Спокойно шелъ съ учениками,
Съ толпой, грядущею за Нимъ.

Изъ глубины души смиренной 
Въ восторгѣ инокъ возгласилъ:
„Кто-жъ я, что Ты, Господь вселенной, 
„Меня сегодня посѣтилъ?"

„О, дай всѣмъ сердцемъ помолиться, 
„Упавши ницъ передъ Тобой,
„И дай мнѣ счастьемъ насладиться,
„ Молитвой чистою,—святой “.

„Но вдругъ протяжный звонъ раздался, 
Несясь далеко по полямъ,
Имъ часъ полдневный возвѣщался— 
Раздачи хлѣба бѣднякамъ.

Тотъ звонъ внезапное страданье 
Въ душѣ монаха возбудилъ:
„Ужель идти на послушанье?..— 
„Оставить Господа нѣтъ силъ!.."

Но голосъ совѣсти, смиренья 
Шепталъ: „Ты долгъ свой исполняй,
„А всѣ тревожныя сомнѣнья 
„На волю Господа отдай".

И онъ пошелъ туда, гдѣ ждали 
Тѣ, кто такъ часто голодалъ,
Кого мученья такъ терзали,
Что запахъ хлѣба убивалъ.

Имъ нынѣ монастырь казался 
Звѣздою райской, золотой,



—  51 —

А хлѣбъ, что щедро раздавался, 
Казался Трапезой Святой.

Окончилъ инокъ послушанье; 
Обратно въ келлію спѣшитъ,
Въ душѣ тревога, ожиданье...
И сердце трепетно стучитъ:

Ушелъ ли Гость неоцѣненный,
Иль ждетъ его Онъ, можетъ быть...
Съ надеждой тайною, священной 
Спѣшитъ онъ дверь пріотворить.

И что-же? дивное сіянье 
Онъ снова въ кельѣ увидалъ,
И оправдалось ожиданье,—
Господь опять предъ нимъ стоялъ. 

И Гласъ Божественный раздался: 
„Зачѣмъ ты возропталъ тогда?..—
„И еслибъ въ кельѣ ты остался,
„То Я ушелъ бы навсегда".

Мароо-Маріинская Обитель Милосердія 
въ Москвѣ.

В. г.

4



У Пречистой бъ Ченстоховѣ и $и льх і
I .

Возвращаясь въ августѣ 1911 г. изъ заграничной 
поѣздки, я, по данному заранѣе обѣщанію, заѣхалъ 
сперва въ Ченстоховъ, а затѣмъ въ Вильно. Въ обо­
ихъ городахъ мое вниманіе привлекли двѣ древнія чу­
дотворныя иконы Б. Матери, извѣстныя среди вѣрую­
щихъ по именамъ городовъ, гдѣ онѣ, въ разное время 
появившись въ Россіи, оказались съ теченіемъ своей 
долгой исторіи. Еще будучи студентомъ въ Петерб. 
Университетѣ я занялся вопросомъ, который быстро и 
разрѣшился: „имѣются ли въ католичествѣ, какъ на­
ходящемся внѣ Православной Восточной, по мѣсту сво­
его главнаго распространенія, но Вселенской по суще­
ству, Церкви,—видимые знаки божественной благодати, 
какъ, напримѣръ, чудотворныя иконы? Появлялись ли 
онѣ въ. католичествѣ послѣ его отдѣленія отъ право­
славія, въ которомъ оно (католичество) до той поры 
открыто находилось (исповѣданіе папы Льва, современ­
ника Карла Великаго); появлялись-ли такія чудотвор­
ныя иконы, чтобы своею благодатною силою пора­
жали бы всѣхъ христіанъ?".— Легко доставъ сырой 
историческій матеріалъ, безъ всякаго освѣщенія, лѣто­
писныя цитаты, я узналъ то, что давно извѣстно спе­
ціалистамъ богословамъ. Мнѣ достаточно указать, на 
такіе общедоступные источники, какъ Энциклопед. Сло-



— 53 —

варь Брокгауза и Эфрона, гдѣ желающіе могутъ уз­
нать краткія свѣдѣнія по этому вопросу. („Остробрам- 
ская или Островратная икона", томъ XXII, полутомъ 
43, стр. 346, Ченстоховская икона, томъ XXXVIII, по­
лутомъ 76, стр. 499). Читатель узнаетъ, что обѣ эти 
иконы по своему историческому происхожденію право­
славныя. Одна прославилась сперва на св. горѣ Аѳонъ, 
а обѣ въ Россіи появились въ разное время. Иконы 
были привезены на нашу родину среди тѣхъ непрекра­
щавшихся сношеній со св. Горой, которыя выразились; 
главнымъ образомъ, въ постоянномъ массовомъ при­
ливѣ богомольцевъ изъ Россіи. Эти безвѣстные бого­
мольцы поддерживали ту связь, которая должна посто­
янно существовать среди отдѣльныхъ частей Единой 
Спасающей Христовой Церкви. Эта связь то ослабѣ­
вала, то усиливалась во внѣшнихъ признакахъ. Из­
вѣстно, что эти паломники приносили домой иконы, 
книжные списки и оригиналы. У Пыпина въ его „Исто­
ріи русской литературы", т. I,—сообщается, что и на 
Аѳонѣ и въ Константинополѣ жили въ монастыряхъ 
постоянно переписчики книгъ, а также и иконописцы 
изъ числа русскихъ, какъ и изъ грековъ. Этимъ путемъ 
пришли многія иконы въ Россію, вступая въ предѣлы 
тогдашней русской страны черезъ г. Корсунь въ Крыму, 
почему нѣкоторыя изъ нихъ и называются Корсунскими. 
Иконы передвигались постепенно въ глубь страны, или 
въ центръ, или на наши окраины въ Зап. Россіи.

Съ такими воспоминаніями я ѣхалъ въ Ченстоховъ. 
Утромъ я уже шагалъ по улицѣ Дѣвы Маріи, въ концѣ 
которой возвышается знаменитая Ясная Гора. Здѣсь 
прославился монастырь-крѣпость тяжелою осадою 1665 г., 
когда шведы долго и безуспѣшно старались взять при­
ступомъ стѣны, находившіяся подъ защитой неравныхъ 
силъ; это талантливо изобразилъ Генрихъ Сенкевичъ



въ одномъ изъ своихъ историческихъ („Потопъ") ро­
мановъ. Въ этихъ же стѣнахъ нашлись такіе насель­
ники, среди которыхъ разыгралась всѣмъ отнынѣ из­
вѣстная драма, поколебавшая устои католицизма своею 
неслыханною преступностью. И это рядомъ съ такой 
святынею, которую многіе поляки, не зная историчес­
кихъ фактовъ, считаютъ ошибочно—національной. Нѣ­
которые называютъ Ченстоховъ — польскимъ Іеруса­
лимомъ.

Мнѣ пришлось подыматься на гору сперва по тѣни­
стой аллеѣ, а выше по сыпучему песку. Эта упразд­
ненная въ 1813 г. крѣпость находится въ весьма вы­
годномъ военномъ положеніи. Съ вершины горы откры­
вается видъ, какъ говорятъ, верстъ на 60 въ окружности. 
За своими рвами и стѣнами она скрываетъ монастырь 
Паулинскаго ордена. У входа толпа разносчиковъ, ко­
торые предлагаютъ народу неприхотливый съѣстной то­
варъ. Въ сторонѣ рядъ лавокъ, гдѣ продаются четки, 
молитвенники, и типичные по своей сентиментальности 
католическія священныя изображенія. Нищіе самаго 
ужаснаго вида стараются всякими возгласами привлечь 
вниманіе богомольца и за мелкую монету провожаютъ 
громкимъ призываніемъ благословенія на его главу. 
Одинъ подростокъ, полузакрывъ глаза и нервно передер­
гиваясь, кричалъ „оі рапо'иге"; его сосѣди, сидя на землѣ, 
подобравъ ноги, унылыми голосами просили милостыню, 
сливая просьбы и молитвы въ одну тягучую речитатив­
ную мелодію. Монастырскія стѣны окружаютъ нѣсколь­
кими концентрическими рядами внутренній дворъ, гдѣ 
находится старинный костелъ съ двумя башнями надъ 
входомъ. Подъ куполомъ этого храма находится древ­
няя святыня, столь почитаемая народомъ, незнакомымъ 
съ ея православнымъ происхожденіемъ.



ОУ —

Я у входа. Отъ наружной стѣны до внутренней идутъ 
перекинутые черезъ рвы каменные мосты. Въ каждой 
стѣнѣ ворота съ гербами разныхъ знаменитыхъ родовъ, 
когда-то потрясавшихъ Рѣчь Посполитую своею меж­
доусобною борьбою. Хвастливые гербы, урны на стѣ­
нахъ, по мнѣнію многихъ, очень безвкусныя, лѣпныя 
украшенія въ стилѣ Возрожденія,—все это носитъ на 
себѣ печать постигшаго политическаго упадка и кажется 
какъ-то неумѣстнымъ. Надъ воротами иконы; одна изъ 
нихъ — копія Ченстоховской, находящейся внутри ко­
стела. Послѣдній обращаетъ вниманіе своимъ богатымъ 
внѣшнимъ видомъ и внутреннею отдѣлкою; но, какъ и 
всегда это наблюдается въ католическихъ храмахъ,— 
поражаетъ запущенностью и неопрятностью, допуска­
емой въ столь чтимомъ мѣстѣ. Быстро миновавъ ве­
реницу исповѣдниковъ, стоявшую у исповѣдальни, гдѣ 
тяжело дышалъ отъ августовской жары полный ксендзъ, 
накрывъ платкомъ свое лицо и прислонившись ухомъ 
къ окошечку исповѣдальни, гдѣ что-то шептала ему 
бѣдная крестьянка, — я вышелъ въ средній нефъ. Пе­
редо мною открывался алтарь, который бываетъ у ка­
толиковъ, какъ извѣстно, безъ иконостаса. Надъ алта­
ремъ наклонился ксендзъ, совершая такъ называемую 
„ нѣмую “ мессу. Рядомъ съ нимъ стоялъ, опустившись 
на колѣни, пожилой лысый причетникъ, въ какомъ-то 
фантастическомъ бѣломъ одѣяніи, которое ему спуска­
лось ниже пояса. Онъ поглядывалъ апатично по сто­
ронамъ и изрѣдка вскидывалъ дребезжащимъ колоколь­
чикомъ, когда это полагалось по ходу молчаливаго 
чина. Дамы, крестьяне, крестьянки, всѣ стояли на ко­
лѣняхъ. Нѣкоторыя женщины, павъ на лицо, шептали 
про себя. Другія быстро скользили взоромъ по молит­
веннику. Я не сталъ на колѣни, а, сдѣлавъ земной 
поклонъ Пречистой Владычицѣ, началъ изучать икону;



и здѣсь воочію я могъ убѣдиться въ совершенно пра­
вославномъ письмѣ иконы.

Типическіе признаки православной живописи сразу 
давали себя знать; несмотря на позднѣйшія попытки 
измѣнить подробности въ рисункѣ металлической ризы, 
св. Ликъ глядѣлъ на зрителя, являя всѣ правила ви­
зантійскаго канона въ письмѣ. Темный Ликъ съ стро­
гими чертами; платъ на головѣ, какой у собственно 
католическихъ иконъ рѣдко можно видѣть; складки, 
условнаго типа и въ большомъ изобиліи: вотъ нѣко­
торыя наблюденія, которыя сразу намѣчаются.

На головѣ у Пречистой корона. Правая рука поло­
жена на грудь,—знакъ смиренія, отличительная черта 
Божіей Матери, по свидѣтельству св. Діонисія Ареопа­
гита, который сподобился ее видѣть при жизни. Лѣвая 
рука держитъ Божественнаго Младенца, сидящаго на 
ней. У Младенца правая рука благословляющая, а лѣ­
вая держитъ дощечку. На головѣ у него также корона. 
Лики у Пречистой и Ея Сына окружены нимбомъ. Св. 
икона была принесена изъ Константинополя въ Гали­
цію русскимъ вел. княземъ Львомъ, основателемъ гор. 
Львова (XIV вѣк.), въ Белзскій замокъ. При Влади­
славѣ Польскомъ татары осадили замокъ. По приказа­
нію Владислава икона была поставлена на стѣнахъ, 
согласно извѣстному обычаю. Враги попали стрѣлою 
въ Ликъ Пречистой, и изъ язвины истекла кровь, какъ 
это и сейчасъ замѣтно. Въ то же время на враговъ 
опустилась вредоносная мгла, отъ которой они погибли 
во множествѣ. Послѣ ихъ отступленія Владиславъ при­
несъ икону, согласно указанію, полученному во снѣ, на 
Ясную Гору въ Ченстоховѣ, гдѣ и основалъ, монастырь 
помѣстивъ въ немъ икону.

Это было въ 1382 г. Монастырь сталъ принадлежать 
Паулинскому ордену. Въ 1430 г. на обитель напали



представители одной изъ реформаціонныхъ сектъ, чеш­
скіе гусситы, и желали увезти икону. Возокъ, въ кото­
ромъ была помѣщена икона, не трогался; тогда одинъ 
изъ гусситовъ ударилъ мечемъ по Лику Пречистой. 
Его тутъ же разорвало, а его спутники получили чу­
десное наказаніе. Въ 1813 г. списокъ съ иконы былъ 
поднесенъ братіей монастыря нашему генералу Сакену. 
Императоръ Александръ I украсилъ икону ризою съ 
драгоцѣнными камнями и приказалъ поставить ее въ 
правомъ (южномъ) придѣлѣ Пет. Казанскаго собора, 
гдѣ эту икону-списокъ можно видѣть и сейчасъ. На 
этомъ спискѣ имѣется соотвѣтствующая надпись.

Мнѣ не пришлось долго оставаться въ костелѣ. По­
клонившись еще нѣсколько разъ св. чудотворной на­
шей иконѣ, я долженъ былъ уже уйти къ близкому 
отходу Варшавскаго поѣзда. Опять промелькнули мимо 
меня фигуры крестьянокъ, когда я проходилъ черезъ 
ихъ толпу по костелу. Съ тупымъ взоромъ бродили 
онѣ отъ алтаря къ алтарю. Быстро миновавъ монастыр­
скіе корридоры, неширокій дворъ и цѣлый рядъ воротъ, 
я вышелъ на вольный просторъ. Былъ какъ разъ пол­
день, и подымавшіяся съ земли испаренія заставляли 
колебаться линію горизонта. Съ этой Ясной Горы такъ 
далеко и хорошо видно. Впереди разстилались поля съ 
пожелтѣвшими хлѣбами, а здѣсь—крикъ нищихъ, споры 
торговцевъ, озабоченныя лица богомольцевъ. „Не вѣ- 
дятъ, не разумѣютъ, во тьмѣ ходятъ", вспоминаются 
слова псалма, глядя на эти лица. Люди стремятся къ 
Той, икону Которой они чтутъ съ пламенной вѣрой; 
но эта вѣра слѣпа, ничего не знающая; ей запрещено 
читать Слово Божіе, чтобы она не научилась думать, 
умѣя теперь только чувствовать. Вѣра приводитъ ихъ 
къ этому св. дару Православной Церкви, которая, бла­
годаря Пречистой, имѣетъ многія сотни Ея прослав-



—  58 —

ленныхъ чудесами изображеній; а мощей, а живыхъ 
„угодниковъ" вѣдомыхъ и неизвѣстныхъ? Нѣтъ у ка­
толиковъ преп. Серафима, св. Іоасафа, чтобы назвать 
примѣры почти нашей эпохи. Вѣра есть? Но и бѣсы 
вѣруютъ и трепещутъ, по слову ап. Іакова. Знаютъ 
эти факты руководители этой народной толпы, которая 
вѣками льется волной во дворъ Ченстоховскаго мона­
стыря. Знаютъ, что обѣ эти иконы, Ченстоховская и 
Виленская Остробрамская — православныя. Но развѣ 
пожелаютъ они разглашать эти свѣдѣнія; не по­
стараются ли, что они и дѣлаютъ, давать народу изо­
браженія этихъ св. иконъ въ католической трактовкѣ, 
съ польскими стихами и надписями, желая воспиты­
вать ту мысль, что будто бы обѣ иконы являются на­
ціональными польскими святынями. Вѣдь только такія 
изображенія и можно достать, и на нихъ сразу видишь, 
какъ далекъ строгій православный Ликъ иконы отъ 
этихъ едва узнаваемыхъ католическихъ передѣлокъ, гдѣ 
почему-то придѣланы на рисункѣ гирлянды безвкусныхъ 
цвѣтовъ. Бѣдный и несчастный въ своемъ религіозномъ 
невѣжествѣ народъ, принужденный пользоваться та­
кими и подобными передѣлками!

II.

На другой день въ 3 часа пополудни я былъ уже 
въ Вильнѣ. Остробрамская или Островратная икона 
(Ьгата по-польски—ворота) находится недалеко отъ вок­
зала. Она помѣщается надъ Острыми Воротами, ко­
торыя съ давнихъ поръ (XIV, XV вв.) были воздвигнуты 
на „остромъ", т.-е., возвышенномъ концѣ города, тогда 
заселенномъ преимущественно русскими. Касательно 
долгой и сложной исторіи св. иконы имѣется спеціаль­
ная литература на русскомъ и польскомъ языкахъ.



59 —

Населеніе Зап. Россіи относится съ великимъ уваже­
ніемъ къ св. иконѣ. Цѣлыя толпы крестьянъ прихо­
дятъ ежедневно на поклоненіе; многіе пріѣзжаютъ изъ 
отдаленныхъ мѣстностей. И православные русскіе, и 
католики-литовцы и поляки вполнѣ сходятся въ своемъ 
религіозномъ уваженіи къ св. иконѣ. Мѣстные обы­
ватели прекрасно помнятъ, что икона по своему про­
исхожденію—православная или „русская", какъ они ее 
называютъ. Въ этомъ я живо убѣдился путемъ соб­
ственныхъ разспросовъ на мѣстѣ.

Самые разнообразные представители труда, умствен­
наго и физическаго, утвердительно отвѣчали на мой 
вопросъ: „Вы знаете что икона не католическая?"— 
Такое наблюденіе показываетъ, что до сихъ поръ со­
храняется преданіе о православномъ происхожденіи св. 
иконы, которая оказалась, Божіимъ попущеніемъ, въ 
рукахъ католиковъ въ половинѣ XVI в. Этотъ фактъ 
имѣетъ громадное принципіальное значеніе какъ для 
мѣстнаго населенія, такъ и для повсюду происходящей 
борьбы католицизма съ православіемъ. Только черезъ 
гордое самовнушеніе и фанатизмъ, черезъ нежеланіе 
узнать факты изъ исторіи,—станетъ утверждать ря­
довой католикъ противное вышеизложенному.

Объ этомъ намъ приходится говорить потому, что 
многіе совершенно не знаютъ всѣхъ преимуществъ 
православія и ошибокъ католицизма. Между тѣмъ, 
едва грамотный человѣкъ, и тотъ можетъ научить 
католика истинѣ, съ которою ознакомиться тому не­
возможно въ силу запрещенія читать св. Библію. Такіе 
примѣры блестящей побѣды православія на основаніи 
одного свящ. Писанія, безъ пользованія другими источ­
никами, подвергались не разъ моему наблюденію. Ре­
зультаты бывали поразительные. Да и что можетъ ска­
зать такой человѣкъ, который Слова Божія не смѣетъ



— во —

читать? Нашимъ дѣломъ остается только учиться во 
славу Божію и потомъ успѣшно бороться. Религіозное 
невѣжество католиковъ бываетъ поразительнымъ: на­
примѣръ, многіе не знаютъ, что апостолъ Павелъ 
говоритъ о духовенствѣ, состоящемъ въ бракѣ, и ду­
маютъ, что оно должно быть безбрачно, по примѣру 
католиковъ.

Католики скрываютъ отъ народа многое. Вотъ, воз­
вращаясь къ св. иконѣ, укажемъ на тотъ фактъ, что 
сіяніе, сдѣланное изъ золотыхъ лучей, а особенно ко­
рона, были сильно и намѣренно передѣланы. Корона же 
получила древній видъ былыхъ польскихъ коронъ. 
Политическая тенденція, которая вызвала и возстаніе 
1863 г. и столько другихъ событій вполнѣ ясна.—Ликъ 
Пречистой на иконѣ наклоненъ; руки сложены на 
груди,—знакъ смиренія; такъ изобразилъ Ее въ мо­
ментъ Благовѣщенія безыменный благочестивый пра­
вославный художникъ. Эта дивная икона оказалась въ 
XVII ст. въ рукахъ католиковъ. Но это случилось 
не сразу. Православный виленскій монастырь, въ ко­
торомъ она находилась, перешелъ въ 1609 г. въ руки 
уніатовъ, а съ тѣхъ поръ онъ подпалъ подъ вліяніе 
католиковъ, которые поселили въ 1671 г. въ немъ 
кармелитовъ; до сего дня монастырь остается въ рукахъ 
католиковъ.

Островратная икона называется также Корсунскою, 
такъ какъ она появилась въ предѣлахъ Россіи сперва 
въ г. Корсунѣ, въ Крыму (Херсонесъ Таврическій). Св. 
икона очень большихъ размѣровъ, написана на двухъ 
дубовыхъ доскахъ. На головѣ корона, на которой по­
мѣщена другая. Вокругъ Лика вѣнчикъ и золотые 
лучи. Риза и короны усыпаны камнями. На вѣнчикъ 
надѣто много бусъ, которые спускаются внизъ. На 
одной ниткѣ бусъ виситъ крестъ. По сторонамъ св.



—  61 —

иконы поставлены статуи изъ золота, изображающія 
свв. праведныхъ Іоакима и Анну. Это, конечно, позд­
нѣйшее, католическое измѣненіе. Св. икона празднуется 
нами 26 Дек. и 14 Апр.1).

По мѣстному обычаю я прошелъ подъ воротами, 
снявъ шапку. Передо мною открывалась узкая улица, 
спускавшаяся внизъ, въ городъ. Обернувшись назадъ, 
я увидѣлъ святую икону въ часовнѣ, устроенной надъ 
воротами. Ликъ Пречистой былъ задернутъ занавѣской, 
по заведенному католиками обыкновенію. Занавѣсъ 
изрѣдка отодвигается. — Рядомъ со мною стояли на 
колѣняхъ на панели и посреди улицы, отдѣльно .и 
парами, женщины. Взявъ направо, я вошелъ въ двери 
этого древняго монастыря. Пройдя мимо католиче­
скаго Распятія, занявшаго на Западѣ мѣсто православ­
наго, съ XII и XIII вв.,—я поднялся по внутреннему 
ходу въ просторную комнату, гдѣ причетникъ одѣлъ 
свой фантастическій костюмъ и повелъ меня въ ча­
совню. Сейчасъ же за дверью комнаты я оказался 
надъ воротами; за католическимъ престоломъ на стѣнѣ 
была св. икона, еще закрытая бѣлымъ кружевнымъ 
покрываломъ. Причетникъ потянулъ шнурокъ, и тогда, 
наконецъ, я увидѣлъ Ликъ Пречистой, къ которому я 
такъ стремился издалека.

Множество приношеній привѣшено по низу иконы. 
Я поклонился нѣсколько разъ нашей иконѣ и помо­
лился. Кто-то около меня плакалъ; и здѣсь слышалось 
быстрое монотонное чтеніе молитвенника, и опять 
четки; всѣ стояли на колѣняхъ; на ихъ лица было 
тяжело смотрѣть. Всѣ пришли въ движеніе, когда

х) Въ началѣ XIX в. былъ произведенъ ремонтъ ризы, при чемъ она 
была снята. Внизу иконы обнаружилась надпись съ молитвой на церк.- 
слав. нз.: „Честнѣйшую Х е р у в и м ъ Конечно, эту надпись поторопились 
закрыть.



— 62 —

завѣса открылась и икона стала всѣмъ видна.—Когда 
я уходилъ отъ этого торжества православія, отъ бла­
годатной, исторически православной святыни, причет­
никъ опять закрылъ завѣсой Ликъ иконы.

Позднѣе я узналъ, что католики позволяютъ себѣ 
такъ поступать, когда подъ воротами проходитъ крест­
ный ходъ православныхъ или везутъ покойника.

Еще разъ съ улицы увидѣлъ я уже закрытый Ликъ 
и покинулъ эти женскія фигуры, молящіяся съ тихимъ 
шепотомъ на устахъ. Такъ молились ихъ бабушки, 
не зная, не понимая, только вѣруя. Ихъ не займетъ 
вопросъ о благодати. Онѣ не станутъ узнавать, кто 
св. Николай Чудотворецъ, почивающій съ XI в. въ 
нынѣ католическомъ Бари, когда-то находившемся подъ 
управленіемъ Константинопольскаго патріарха. Онѣ не 
знаютъ, что Остробрамская икона также не принадле­
житъ католикамъ, какъ Гробъ Господень—туркамъ, 
такъ какъ обѣ святыни находятся только въ полити­
ческомъ, такъ сказать, владѣніи у неправославныхъ 
людей.

Нѣтъ, зато у насъ въ Православной Церкви „бла­
годать возблагодать". Нужно только работать, служить 
Церкви, проповѣдывать Ея непобѣдимость (Мтѳ. 16 гл., 
ст. 17).

Какое счастье въ этомъ заключается! Внѣ Церкви 
люди работаютъ только для Ея разрушенія; внутри 
Церкви работа созидательная, плоды этой работы 
вѣчны и спасительны для христіанъ.

Лекторъ СІІБ. Дух.* Акад. В. Ш.



душевныя страша *).
Изъ душевныхъ страстей первое мѣсто въ аскетической 

схемѣ занимаетъ сребролюбіе (<ріка^у^іа), вслѣдствіе его бли­
жайшей, непосредственной связи (по крайней мѣрѣ, въ нѣ­
которыхъ случаяхъ) со страстями плотскими *). Начало п 
постепенный ростъ этой страсти весьма подробно описаны у 
Іоанна Кассіана. Святый отецъ такъ описываетъ ея проявле­
ніе: эта страсть, когда возобладаетъ разслабленною и холод­
ною душею монаха, то сначала побуждаетъ его къ малому 
стяжанію, представляя ему нѣкоторые справедливые пред­
логи, но которымъ оно долженъ сберечь или пріобрѣсть нѣ­
сколько денегъ. Монахъ начинаетъ жаловаться на скудость 
и недостаточность доставляемаго монастыремъ содержанія. 
Этого содержанія едва хватаетъ и при здоровомъ состояніи 
тѣла, что же будетъ, если оно впадетъ въ болѣзнь? начи­
наетъ думать монахъ. Наконецъ, нельзя долго и жить въ 
одномъ монастырѣ и если не припасти денегъ на путевые 
расходы, то невозможно будетъ, когда захочется, переселиться 
и придется вести жизнь наемническую безъ всякаго успѣха. 
Прельщенный такими мыслями монахъ начинаетъ помыш­
лять, какъ бы ему пріобрѣсти хотя одинъ динарій. И вотъ, 
чѣмъ больше собирается денегъ, тѣмъ сильнѣе растетъ 
страсть къ нимъ, Монаху видится впереди долговѣчная 
жизнь, преклонная старость, различные весьма продолжи­
тельные недуги, которые трудно будетъ переносить въ ста­
рости, если не заготовить денегъ. Такъ становится жалкой 
душа, связанная змѣиными узами, и отсюда монахъ и ни о 
чемъ больше не думаетъ, какъ только о прибыли. Изъ за

*) Очеркъ четвертый.—См. „Гол. Цер.“ м. Ноябрь. 
1 ) Іоан. Кас. Соб. У, 10.



—  64 —

этого онъ не устрашится допустить злодѣяніе лжи, ложной 
клятвы, воровства, нарушить вѣрность, воспламениться вред­
нымъ гнѣвомъ. Посему то Апостолъ и называлъ эту страсть 
не только корнемъ всѣхъ золъ (1 Тнм, VI, 10), но и идоло- 
служеніемъ 1). Изъ представленнаго ІІрепод. Іоанномъ Кас‘- 
сіаномъ хода развитія и роста страсти сребролюбія видно, 
что она начинается съ простой мысли о необходимости не­
большой суммы денегъ, мотивированной кажущейся необхо­
димостью и нуждою 2), а потомъ, постепенно захватывая всѣ 
стороны человѣческихъ желаній, разростается въ болѣзнен­
ное явленіе воли; послѣ она — настоящая страсть; и даль­
нѣйшее ея существованіе будетъ всегда характеризоваться 
явленіемъ ненасытимости. Іоаннъ Кассіанъ, называя сребро­
любіе недугомъ, указываетъ ца троякое проявленіе его въ 
монахѣ 3). Во всѣхъ этихъ видахъ общимъ является склон­
ность къ пріобрѣтенію денегъ и вообще сокровищъ міра сего. 
Напряженное, ненасытимое стремленіе къ пріобрѣтенію де­
негъ, имущества и вообще матеріальныхъ благъ является 
характерной, существенной чертой этой страсти. Но словамъ 
названнаго отца свойство сребролюбія таково, что душѣ, од­
нажды плѣненной этой страстью, оно не позволяетъ соблю­
дать никакого правила честности и не даетъ насытиться ни­
какимъ увеличеніемъ прибытка. Неистовство этой страсти— 
не насыщаться никакою громадностью богатства 4 5). Адъ не 
скажетъ: довлѣетъ (Прит. XXX, 16); и любостяжательный 
никогда не говоритъ: „довольно" !і). Хорошо нѣкто сравнилъ 
корыстолюбцевъ со страждущимъ водяною болѣзнію. Какъ 
тѣ, чѣмъ болѣе имѣютъ воды въ своемъ тѣлѣ, тѣмъ болѣе 
чувствуютъ жажду; такъ и корыстолюбцы, имѣя много, же­
лаютъ большаго ®). Море, говоритъ преп. Нилъ Синайскій, 
не наполняется, принимая въ себя множество рѣкъ, и похо- 
тѣніе сребролюбца не насыщается собраннымъ уже имуще­
ствомъ; удвоилъ онъ его—и удвоенное снова удвоить же­
лаетъ и никогда не перестаетъ стремиться къ этому, пока

Ц Іи. Кас. кн. VII, 7—11.
2) Ср. Нил. Сиіі. Доброт. II, 237, 11.
3) Кіі. 7, 14.
4) Тамъ же, 24 гл.
5) Вас. Вел. IV т. бес. 7 93 стр.
е) Изъ сл. Іоан. Злат. Цвѣтникъ Духовный, 11 ч. 121.



65 —

смерть не прекратитъ его безполезнаго труда г). Такой ха­
рактеръ страсти сребролюбія тѣмъ болѣе поразителенъ, что 
ея сущность — ненасыіцаемое желаніе внѣшнихъ благъ—не 
можетъ быть выведена изъ потребностей (духовныхъ и тѣ­
лесныхъ) природы человѣка, потому что не имѣетъ въ насъ 
главнаго начала, зачинается не отъ вещества, которое бы 
относилось къ участію души или плоти или сущности жизни. 
Опытомъ самой жизни подтверждается, что къ употребленію 
пли потребности природы принадлежатъ въ собственномъ 
смыслѣ только ежедневное вкушеніе пищи и питія; всѣ про­
чія „вещи“ чужды человѣческой потребности. Вотъ почему 
и сребролюбіе оказывается страстью, чуждой человѣческой 
природѣ, не имѣющею никакой опоры въ ея натуральныхъ 
нуждахъ * 2). Такимъ образомъ, любостяжательность не изъ 
природы, а отъ воли имѣетъ свое начало 3 4) и отъ „злой 
воли11 4). Слѣдовательно, центръ тяжести и главная причина 
страсти лежитъ несомнѣнно также въ душѣ человѣка, въ 
ложномъ пониманіи имъ своего истиннаго, верховнаго, само­
цѣннаго блага 5), а также въ превратномъ практическомъ 
отношеніи къ матеріальнымъ благамъ, изъ которыхъ онъ 
„дѣлаетъ себѣ идола, и полагаетъ его въ сокровеніи" 6). 
Поэтому сущность сребролюбія, выражающаяся въ порабо­
щеніи всего строя духовной жизни (духа) матеріальнымъ 
благамъ, является результатомъ разслабленности души 7), 
развращенности воли, и злого порожденія пожеланія 8), не­
достаточности любви къ Богу, вялости испорченнаго, раз­
слабленнаго духа 9). Уклоняясь отъ истиннаго и безуслов­
наго блага къ благу низшему, условному, воля человѣка 
центръ своихъ стремленій полагаетъ уже не въ невеществен­
номъ, а въ самомъ веществѣ 10). На богатство человѣкъ воз-

Ц 1 т. Соч. 209, 8.
2) Іи. Кас. Соб. V, 8; кн. 7, 1, 5; ср. Нил. Син. I т. 209, 8; его же II т. 

116—123 стр.; Ефр. Сир. III, 396.
3) Грнг. Пал. Доброт. V, 265, 16.
4) Ін. Кас. кн. VII, 5; Ефр. Сир. Доброт. II, 400, 137.
:і) Нил. Син. II т. 82, 63.
°) Нил. Син. 1 т. 210, 8; Ін. Л. 16, 2; Добр. II, 124, 129.
") Пилъ Син. 1 т. 209, 7.
8) Ін. Кас. кн. VII, 5; Ефр. Сир. Добр. И, 400, 137.
9) Тамъ же, кн. VII, 1.

10> Нил. Син. Добр. II, 240, 16.
голосъ Ц Е Р К В И . 5



—  66 —

лагаетъ всѣ свои надежды и упованія; въ немъ видитъ 
единственную опору своей жизни, имъ опредѣляется весь 
смыслъ его существованія. Самое богатство дѣлается для 
человѣка кумиромъ х). Понятно, конечно, что все дѣло за­
ключается во внутреннемъ отношеніи къ матеріальнымъ 
благамъ. Внѣшній фактъ обладанія даже и большими иму­
ществами самъ по себѣ еще не говоритъ о присутствіи страсти 
корыстолюбія въ душѣ обладателя. По словамъ преп. Іоанна 
Кассіана, возможно и неимущему денегъ не быть свободнымъ 
отъ болѣзни сребролюбія... ибо какъ иныхъ тѣломъ неосквер­
ненныхъ Евангельское слово провозглашаетъ нечистыми 
сердцемъ (Мѳ. У, 28), такъ и нисколько необремененнымъ 
тяготою денегъ возможно быть осужденными вмѣстѣ со сре­
бролюбцами по сердцу и уму. Имъ недоставало только слу­
чая къ пріобрѣтенію, а не воли, которая въ очахъ Божіихъ 
всегда имѣетъ болѣе вѣса, чѣмъ необходимость * 2 3). Нс думай, 
говоритъ преп. Исаакъ Сиринъ, что пріобрѣтеніе золота и 
серебра есть любостяжательность; она есть пріобрѣтеніе чего 
бы то ни было такого, къ чему привязана воля 8). Препод. 
Іоаннъ Кассіанъ изъ жизни иноковъ приводитъ дѣйствитель­
ные, нерѣдкіе случаи пристрастія ихъ къ маловажнымъ и 
малоцѣннымъ вещамъ. Онъ свидѣтельствуетъ, что многіе со 
всѣмъ усердіемъ отреклись отъ міра, охотно оставили мно­
жество житейскихъ вещей, большія стяжанія и сокровища 
мірскія, чтобы вступить въ монастырь, но потомъ здѣсь они 
такъ пристрастились къ немногимъ и малоцѣннымъ вещамъ, 
что забота о нихъ значительно превышала ихъ страсть ко 
всѣмъ прежнимъ богатствамъ. Такимъ монахамъ, по словамъ 
св. отца, безъ сомнѣнія мало принесетъ пользы то, что они 
оставили большія богатства и имущества, потому что тѣ 
страсти, для искорененія которыхъ и надлежало оставить 
ихъ, они принесли на другія, немногія и ничтожныя. Не 
имѣя возможности питать страсть любостяжанія и скупости 
вещами драгоцѣнными, они сосредоточиваютъ ее на вещахъ 
болѣе дешевыхъ и, такимъ образомъ, очевидно, не отсѣкаютъ 
прежней страсти, а лишь придаютъ ей другой видъ пере

Ч См. у Е. Ѳ. толк. на п. къ Ефес. (V, 5) 381.
*) Кн. VII, 22.
3) Сл. 56, 277.



—  67

несеніемъ на другіе объекты,—какъ будто все дѣло здѣсь 
въ различіи металловъ, а не въ самой страсти. Напротивъ 
тотъ, кто презрѣвъ большее, привязывается къ меньшему, 
достоинъ тѣмъ большаго осужденія !). Возможны поэтому, 
и дѣйствительно бываютъ случаи обладанія богатствами и 
употребленія ихъ, чуждые страсти сребролюбія. Но словамъ 
Максима Исповѣдника, изъ пріобрѣтающихъ имѣніе нѣкото­
рые пріобрѣтаютъ его безстрастно, почему и лишаясь не 
скорбятъ * 2). Итакъ—не деньги рождаютъ сребролюбіе, а лю­
бовь къ деньгамъ.

Нравственной вмѣняемости въ страсти сребролюбія подле­
житъ не обладаніе имуществомъ, а гибельное порабощеніе 
воли матеріальнымъ благамъ, сообщающее всей жизни чело­
вѣка грубо эгоистическій характеръ, поскольку центромъ 
его жизнедѣятельности является „мамона"—сребро 3). Ко­
рыстолюбецъ стремится къ пріобрѣтенію земныхъ благъ, видя 
въ нихъ не потребность, а источникъ и средство самоуслаж­
денія и самовозвыгаенія 4 *). Три причины любви, говоритъ 
св. Максимъ Исповѣдникъ, бываетъ у людей къ богатству: 
сластолюбіе, тщеславіе и невѣріе. Сластолюбивый любитъ 
сребро, чтобы съ помощью его наслаждаться, тщеславный— 
чтобы прославиться, а невѣрующій, чтобы скрыть и хранить 
его, боясь голода или старости или болѣзни изгнанія, и бо­
лѣе надѣясь на него, нежели на Бога Создателя и Промы- 
слителя всякой твари6). Страдающій корыстолюбіемъ, такимъ 
образомъ, не возвышается надъ внѣшними матеріальными 
благами, а, напротивъ, оиъ нераздѣльно и исключительно, 
„какъ цѣпью", связываетъ благосостояніе собственной лич­
ности съ ними; и лишеніе ихъ, причиняя великое огорченіе, 
отнимаетъ у жизни смыслъ и отраду 6). Ихъ онъ дѣлаетъ 
для себя Богомъ и любитъ паче Бога 7). „Богъ забытъ: бо-

V Соб. IV, 21; ср. Ефр. Сир. Добр. II, 400, 137.
2) Добр. III, 194, 89; ср. тамъ же 227, 91; 191, 75; Мак. Вел. V, 13; 

Нил. Син. 1, 209, 7.
3) Нил. Син. II т., 210, 8.
*) Маке. Исп. Добр. III, 198, 10—18; Ефр. Сир. III, 393.
*) Тамъ же; ср. Ефр. Сир. Добр. II, 399, 135: Нил. Син. I т. 9, 7—8; 

Ін. Лѣст. 10, 2; Добр. II, 237, 11.
6) Нил. Син. 1, 209, 7.
7) Тамъ же II т. 141—142; Никита Стпо. Добр. V, 128, 57.

5*



—  68 —

гомъ для него стало любостяжаніе" *), и человѣкъ сдѣлался 
„добровольнымъ отступникомъ“ отъ Него, такъ какъ сребро­
любіе есть идолослуженіе * 2 3). Вотъ почему отцы-аскеты и на­
зываютъ страсть сребролюбія „гнуснымъ и безчестнымъ по­
рокомъ “ 8), гибельнѣйшею болѣзнію души, которая врачуется 
съ трудомъ 4), такъ какъ „она есть вмѣстилище пороковъ* 
корень всѣхъ золъ и становится неистребимымъ подстрека­
телемъ ко злу, какъ Апостолъ говоритъ: корень всѣхъ золъ 
есть сребролюбіе, т. е. любовь къ деньгамъ (1 Тіім. 6, 1 0 ) 5 6). 
Сребролюбіе чрезъ ненасытную жадность и привязанность 
къ деньгамъ, легко можетъ, подобно примѣру Іуды, довести 
корыстолюбца до отчаянія °); подобно Гіезію, оно поражаетъ 
духовной проказой умъ и сердце и, всю душу дѣлая нечи­
стой предъ Господомъ, подвергаетъ ее вѣчному проклятію 7), 
осужденію и наказанію чрезъ смерть, подобно Ананіи и 
Сапфирѣ 8),

Слѣдующая по порядку за сребролюбіемъ страсть назы­
вается у отцовъ-аскетовъ гнѣвомъ (гіру?)). На этомъ мѣстѣ 
она ставится не случайно, а по связи съ первымъ (сребро­
любіемъ) 9). Общею, сродняющею между собою эти двѣ страсти 
основою является грубо-эгоистическое начало, такъ замѣтно 
проявляющееся въ нихъ обоихъ10), и выражающееся въ скры­
томъ тяготѣніи къ удовольствію11). Состояніе гнѣва съ точки 
зрѣнія корыстолюбія является вполнѣ объяснимымъ. Первое 
вызывается всякими внѣшними препятствіями, которыя встрѣ>- 
чаются у человѣка на пути осуществленія его личныхъ цѣлей, 
стремленій,—когда воля его приходитъ въ столкновеніе съ 
другой волей, не желающей ей подчиниться, когда онъ

1) Добр. II, 246, 35.
2) Ін. Лѣств. 16, 3; Ін. Кас. кн. VII, 7.
3) Ін. Іѵас. кн. VII, 3—6; 20.
*) Тамъ же, УІІ, 20; Соб. У, 8.
5) Тамъ же, кн. УІІ, 6; Ефр. Сир. И т. 206; III т. 272—273; Нпл. Син. 

1, 208, 7; Іоан. Лѣств. 17, 14.
6) Іоан. Кас. кн. VII. 23.
7) Тамъ же, 26 гл.
8) Тамъ же, 25 гл. Ефр. Сир. III, 273.
я) Ін. Кас. Соб. V, 10; ср. Ін. Лѣств. 17, 10.

10) Евагрій м. Доброт. 1, 604, 6.
п) Тамъ же 573, 15, 589, 99; Авва Дороѳ. п. 12, 142.



—  69 —

встрѣчаетъ со стороны людей—дѣйствительно или мнимо- 
несправедливое къ себѣ отношеніе и т. под. Поэтому аскеты 
и предупреждаютъ: „не настаивай ни въ коемъ случаѣ, чтобы 
было по твоей волѣ, ибо отъ сего рождается гнѣвъ1). Болѣз­
ненная настроенность воли сребролюбца въ данномъ случаѣ 
является болѣе удобной почвой для возникновенія страсти 
гнѣва. Это чувство (гнѣва), говоритъ Епископъ Ѳеофанъ, 
возникаетъ отъ всего, что какимъ-нибудь образомъ трево­
житъ наше самолюбіе; но самое широкое поле для располо­
женія сего зелія представляетъ любоиманіе. Не тронь, это 
мое. Таковъ законъ любостяжанія. Тронетъ кто,—и пошли 
неудовольствія, серчаніе, гнѣвъ, вражда, ненависть2 3). Поэтому 
основная причина гнѣва заключается въ насъ самихъ, это— 
наша нетерпѣливость8); и поскольку причину нашего испра­
вленія и спокойствія надо искать въ самихъ себѣ, въ своей 
собственной добродѣтели,-—постольку и гнѣвное неспокойное 
настроеніе—есть проявленіе нашей воли4). При этомъ условіи 
поводы гнѣва могутъ быть чисто внутренніе. ІІреп. Іоаннъ 
Лѣствичникъ говоритъ, что гнѣвъ можетъ возникнуть по 
поводу „воспоминанія сокровенной ненависти" 5), т. е. на 
почвѣ памятозлобія. Подъ вліяніемъ навѣянныхъ раньше 
демонами помысловъ памятозлобія6), самые помыслы весьма 
быстро переходятъ въ область сердца, и гнѣвъ дѣлается 
желаніемъ зла огорчившему7). При воспоминаніи о тѣхъ или 
другихъ непріязненныхъ чувствахъ, сердце приходитъ въ 
огорченіе, а огорченіе вызываетъ раздражительность, эта 
послѣдняя, обладая удобопреклонностыо движенія, скоро 
охватываетъ всю душу человѣка, и воля, парализованная 
неожиданно внутреннимъ состояніемъ, готова бываетъ обру­
шиться на тѣ или другіе объекты8). Родительницы гнѣва 
могутъ быть и другія многія, какъ то: тщеславіе, объяденіе,

*) Варс. и Іоанн. 405 отв.
-) 'Голк. на ГІаст. посл. 1 Тим. (VI, 12) 441.
3) Іоан. Кас. кн. VIII, 15.
4) Тамъ же, 16 г. ср. 18 гл.
*) Сл. 8, 5.
°) ІІил. Син. Добр. II, 235, 43.
“) Іоан. Лѣств. Тамъ же.
8) Тамъ же.



—  70 —

а иногда и блудная страсть1); даже удовольствія могутъ 
послужить поводомъ къ гнѣву2); отъ горделиваго о себѣ и 
презрительнаго о другихъ мудрованія можетъ явиться гнѣвъ3); 
чаще я*е всего гнѣвъ бываетъ дѣйствіемъ діавольскимъ4).

Отъ какихъ бы внѣшнихъ причинъ и поводовъ не проис­
ходилъ гнѣвъ, и въ какихъ бы внѣшнихъ формахъ онъ не 
выражался, по мнѣнію отцовъ, онъ всегда сохраняетъ за 
собой свойства состоянія чисто психическаго. Въ аскетиче­
ской литературѣ въ качествѣ основной, характерной черты 
гнѣва выдвигается—желаніе отомстить обидчику5). Это же­
ланіе мести, вдохновляемое и поддерживаемое чувствами 
ненависти, неудеряшмо стремясь къ внѣшнему обнаруженію 
въ соотвѣтствующихъ словахъ, дѣйствіяхъ и поступкахъ, 
дѣлаетъ гнѣвъ явленіемъ разрушительнаго характера6). Гнѣвъ, 
являясь бурнымъ, стремительнымъ, легко возбудимымъ, всякій 
разъ при своемъ возникновеніи, колебля душевную устой­
чивость, нарушая психическое равновѣсіе,—вноситъ въ ду­
ховную жизнь безпорядочность, полную расшатанность, не­
упорядоченную стихійность7). Въ этомъ отношеніи страсти 
гнѣва,. по сравненію съ другими страстями, доляша быть 
отдана пальма первенства8). Ъдкій дымъ этой страсти по­
мрачаетъ умъ, такъ что онъ теряетъ всякую разсудитель­
ность и лишается вѣдѣнія9) ; почему у одного отца по 
справедливости эта страсть сравнивается съ гангреной, и 
называется „кратковременнымъ бѣшенствомъ10). Св. Іоаннъ 
Златоустъ такъ говоритъ объ этой страсти: „ничто такъ 
не помрачаетъ чистоту души и ясность мысли, какъ гнѣвъ 
необузданный и выраяшощійся съ великой силой. Гнѣвъ 
губитъ и разумныя, говоритъ Премудрый (ГІритч. XV, 1).

Ц Тамъ же 8, 28, 29; ср. Авва Дороѳ. п. 12, 142.
2) Евагрііі м. Доброт. I, 589, 99.
:{) Ѳеод. Студ. Доброт. IV, 502, 2*;6.
4) Варс. Іоан. Отв. 486.
5) Евагрій м. Добр. 1, 604, 6.
6) Евагр. м. Добр. 1. 572, 11; 601, 6; Исих. преп. Добр. II, 164. 31.
~ )  Нил. Син. I т. 210, 9.
8) Евагр. м. Добр. 1, 604, 6; Варс. Іоан. Отв. 486.
9) Тамъ же 572, 14; Нил. Син. I, 210, 9; ср. Іоан. Лѣств. 26, 216; Ефр. 

Сир. Добр. II, 402, 156; Ін. Кас. кн. VIII, 6.
10) Тамъ же 599, 3.



—  71 —

Помраченное имъ око души, какъ бы въ ночномъ сраженіи, 
не можетъ отличить друзей отъ непріятелей и честныхъ отъ 
безчестныхъ... пылкость гнѣва заключаетъ въ себѣ нѣко­
торое удовольствіе, и даже сильнѣе всякаго удовольствія 
овладѣваетъ душою, низвращая все ея здравое состояніе. 
Онъ производитъ гордость, несправедливыя вражды, безраз­
судную ненависть, часто принуждаетъ безъ разбора и безъ 
причины наносить оскорбленія и заставляетъ говорить и 
дѣлать много другого подобнаго, такъ какъ душа увлекается 
сильнымъ напоромъ страсти и не можетъ собраться съ си­
лами, чтобы противостать ея стремленію1).

Печальными послѣдствіями содержащагося въ нашей душѣ 
смертоноснаго яда гнѣва является, по мысли преп. Іоанна 
Кассіана, то, что мы не можемъ ни стяжать правильнаго 
различенія добра и зла, ни обладать зрѣлостью совѣта, 
ни быть причастниками жизни безсмертной, ни держаться 
правды неуклонно, ни даже воспринимать истинный духов­
ный свѣтъ,—такъ какъ, омрачившись тьмою его (гнѣва), мы 
не можемъ быть храмомъ Св. Духа, пока будетъ обитать въ 
насъ духъ гнѣва. Удерживаемый въ сердцѣ гнѣвъ хотя при- 
сутствуюіцихъ людей не оскорбляетъ, но исключаетъ свѣтлое 
сіяніе Св. Духа, все равно какъ и обнаруженный на дѣлѣ2), 
Въ религіозномъ отношеніи эта страсть удаляетъ и искоре­
няетъ изъ сердца главнѣйшія христіанскія добродѣтели: 
любовь къ Богу и ближнимъ, терпѣніе, кротость, смиренно­
мудріе. милосердіе и подобныя другія3 4). Молитву къ Богу 
дѣлаетъ совершенно безплодной и лишаетъ гнѣвающагося 
всякаго „милосердія Божія", чрезъ что и губитъ самую 
душу1).

Въ аскетической литературѣ отмѣчается еще особый видъ 
гнѣва—добрый, согласный съ разумомъ. Похвальный гнѣвъ 
бываетъ, когда мы гнѣваемся на самихъ себя, т. е. на при­
ходящіе на насъ худые помыслы; нлн-же мы гнѣваемся на

*) Твор. I т. 432 стр.
2) Кн. VIII, 1, 12; ср.бгл.; Ефр. Сир. Добр. II, 400,138, Іоан. Лѣст. 8,14.
:,1 Евагрій м. Добр. I. 575, 26, 48; 571, 6; Іоан. Кас. Соб. 16, 27; Н іілъ 

Син. 1, 210, 9—10; Ефр. Сир. Добр. 11, 405, 186.
4) 1н. Кас. кн. VIII, 12; Добр. II, 253, 20, 21; 17, 18; Епагр. м. Добр. 

1, 604, 6; Ін. ЛТ.ст. 9, 14.



-  72 —

худые поступки ближняго нашего1). Но не всѣ отцы-аскеты 
признаютъ этотъ, такъ называемый, праведный гнѣвъ. Нилъ 
Синайскій говоритъ: „нѣтъ совсѣмъ гнѣва па ближняго, ко­
торый былъ бы праведенъ"2); Антоній Великій поясняетъ, 
почему не должно и справедливо гнѣваться на согрѣшаю­
щихъ: „потому что гнѣвъ дѣйствуетъ только но страсти, а 
не по суду и правдѣ'“ 3). Такъ опасна страсть сама по себѣ 
какъ болѣзненный порокъ, что праведный гнѣвъ, повидіг- 
мому безгрѣшное явленіе обращаетъ въ грѣховное; изъ со­
стоянія естественнаго — она дѣлаетъ его противоестествен­
нымъ1), и ставитъ его въ ряду другихъ порочныхъ страстей, 
пріобрѣтая всѣ ихъ дурныя свойства,—и вотъ предъ нами 
является новая „неразумная страстьи 5).

Поэтому всякій гнѣвъ, какими бы мотивами не прикры­
вался, сознаніемъ ли недостатка ближнихъ, стремленіемъ ли 
къ ихъ исправленію, или, наконецъ, обидой за несправедли­
вость людей,—все равно онъ не можетъ имѣть оправданія 
съ нравственной точки зрѣнія—какъ страсть. Какъ страсть, 
съ присущимъ ему свойствомъ стремительности, гнѣвъ не 
можетъ имѣть духовной устойчивости, и, быстро переходя 
границы должныхъ предѣловъ, онъ впадаетъ въ гибельную 
крайность. Въ данномъ случаѣ справедливый гнѣвъ на ближ­
нихъ въ своей рѣзкой формѣ проявляется нерѣдко въ формѣ 
лжи и осужденія, а ложь, по общему мнѣнію отцовъ-аске- 
товъ, есть уже—уничтоженіе любви6); осужденіе есть похи­
щеніе Божія достоинства и губительство своей души7). При 
дальнѣйшемъ своемъ существованіи эта страсть производитъ 
и другихъ своихъ дѣтей: зависть, соперничество, вражду8). 
Она дѣлаетъ человѣка клеветлпвымъ, и доводитъ его до 
„духовнаго братоубійства"9). Часто повторяемый гнѣвъ ро­
ждаетъ въ душѣ человѣка злопамятство („памятозлобіе").

Ц Ефр. Сир. 1, 10.
*) Ін. Кас. кіі. ѴШ, 8; ср. Добр. II, 210, 24; Блаж. Діадохъ. Добр. III, 40,62.
3) Добр. 1, 76, 69; ср. Авв& Дороѳ. п. 17, 182.
*) Добр. 11, 166, 34.
5! Маркъ Подвиж. Добр. 1, 474, 8.
°) Іоан. Лѣств. Сл. 12, 2; ср. Добр. II, 403, 161, 163.
7) Тамъ же 10, 14.
*) Ефр. Сир. Добр. И, 401, 140-141, 161.
9) Тамъ же 143 гл.; Ін. Лѣств. 8, 29; Добр. II, 252, 37.



—  73 —

которое не менѣе самой страсти грѣшно и ненавистно для 
Бога1). ІІамятозлобіе есть исполненіе гнѣва, ненависть къ 
правдѣ, пагуба добродѣтелей, ржавчина души, червь ума, 
законопреступленіе неусыпающее, злоба повсечастная2),—такъ 
характеризуетъ это состояніе одинъ св. отецъ. Такая злоба, 
по словамъ Антонія Великаго, поселившаяся въ сердцѣ чело­
вѣка, .является несомнѣнной смертью для души3), ибо часто 
вмѣстѣ со страстію гнѣва она переходитъ въ хуленіе на 
Бога4). Поэтому страсть гнѣва за свои гибельныя послѣдствія 
отцами-аскетами считается гораздо болѣе важнымъ, серьез­
нымъ и опаснымъ порокомъ, чѣмъ предыдущія страсти5 * *).

Въ порядкѣ слѣдованія у отцовъ-аскетовъ помѣщаются 
двѣ—сродныя по характеру обнаруженія и разныя по назва­
нію—страсти: Печаль и Уныніе.

Какъ по законамъ психологіи вслѣдъ за бурными поры­
вами какой-либо страсти должна послѣдовать реакція въ 
видѣ ослабленія и упадка душевной энергіи, и выразиться 
въ новыхъ аффективныхъ состояніяхъ, — такъ и по ученію 
отцовъ - аскетовъ: вслѣдъ за бурными состояніями гнѣва? 
какъ-бы нѣкоторая духовная реакція, наступаетъ состояніе 
печали °). Помимо этого психологическаго основанія отцы- 
аскеты прямо и ясно указываютъ на тѣсную, взаимную связь 
печали и страсти гнѣва. Ііренод. Іоаннъ Кассіанъ указыва­
етъ и самый моментъ, когда наступаетъ состояніе печали — 
„по прекращеніи гнѣва10 т). ГІреп. Нилъ Синайскій говоритъ: 
„печаль бываетъ слѣдствіемъ гнѣвныхъ помысловъ; ибо гнѣвъ 
желаетъ отмщенія; неуспѣхъ въ отмщеніи раждаетъ печаль 8). 
Предшествующая печали страсть постепенно ослабляя повы­
шенное настроеніе духа и волю—тѣмъ самымъ въ душѣ соз­
давала для насажденія новыхъ страстей (т. е. унынія и пе-

Ц Ін. Лѣст. 9, 14, 18; Авва Дороѳ. 8, 101; Добр. II, 2о0, 15. 18. 46.
2) Іоан. Лѣств. 9, 2.
3) Добр. I, 58, 71.
4) Варс. Іоан. Отв. 226.
5) Добр. 1, 574, 26.
(>) Ін. Кас. кн. ІА, 1, Соб. V, 10; Добр. II, 377, I; Добр. 1, 603, 1.
7) Соб. V, 11.
») I т. 212, 11.



—  74 —

чалп) удобную почву съ готовыми сѣменами пороковъ, ко­
торыя, какъ только прольется на нашу душу дождь искушеній, 
тотчасъ производятъ ростки и плоды *). И, дѣйствительно, 
по аскетическому ученію, печаль не можетъ найти себѣ до­
ступа въ ту душу, въ которой ранѣе не свили себѣ проч­
наго гнѣзда какія либо другія страсти * 2). Такимъ образомъ, 
печаль является не только, какъ слѣдствіе гнѣва, но и прочія 
другія страсти могутъ оставить ее въ качествѣ наслѣдницы.

Конечно, печаль можетъ раждаться отъ многихъ причинъ. 
Эта страсть, говоритъ преп, I. Кассіанъ, иногда происходитъ 
отъ порока предшествующаго, — гнѣва или раждается отъ 
неудовлетворенія желанія какой нибудь корысти, или отъ 
понесенія убытка, или отъ нанесенія намъ обиды; печаль 
рождается отъ всего того, что намъ противно (непріятно, 
противорѣчитъ 3). Проще сказать, печаль возникаетъ вслѣд­
ствіе неудовлетворенности нашихъ страстныхъ желаній, или 
удовлетворенія ихъ неполнаго, недоставляющаго удовольст­
вія: 4) „желающій себѣ чести не можетъ имѣть недостатка 
въ печали 5). Иногда печаль, утверждаютъ отцы-аскеты, рож­
дается и безъ видимой внѣшней причины. — Отъ причинъ 
внутреннихъ: „одна (печаль) происходитъ въ сердцѣ безъ 
видимой причины (къ печали), отъ неразумной скорби сердца, 
или отчаянія—(1н. Кас. Соб. У, 11), другая же рождается и 
вторгается отъ причинъ странныхъ44, говоритъ преп. Нилъ 
Синайскій 6 *). Отсюда существуютъ два вида печали грѣхов­
ной т). Есть еще особый видъ печали, именуемой „печалью 
по Богу44. Такая печаль, имѣющая своимъ центромъ Бога, 
возникающая отъ покаянія о грѣхахъ, или отъ желанія со­
вершенства, или отъ созерцанія будущаго блаженства — 
признается печалью полезной 8). Печаль эта по характеру и 
свойствамъ своимъ далеко не похожа на печаль грѣховную— 
„бѣсовскую44: она бываетъ послушна, привѣтлива, смиренна,

И Ін. Кас. кн. 9. 5.
2) Нилъ С-ин. 1, 213, 11 гл.
3) Кн. 9, 4 и Соб. V, 11; ср. Нил. Син. I. т. 214, 12 и 232.
*) Добр. I, 604 5; Ін. Кас. V, 11; ср. Ис. Сир. 30, 143.
*) Ис. Сир. I, сл. 11, ср. Евагр. м. Добр. 1, 571, 9, 1.
ц) Нил. Син. 1, 232.

Тамъ же; Ін. Кас. Соб. V, 11.
8) Іи. Кас. кн. 9, 10; ТЗарс. Ін. 737 Отв.



—  75  —

кротка, пріятна, терпѣлива, какъ происходящая отъ любви 
къ Богу х). Печаль по Богу подкрѣпляетъ душу слезами... 
зоботится о приближающейся смерти и судѣ, и ожидаетъ 
сего съ терпѣніемъ и любовію * 2 3). Въ такомъ смыслѣ эта пе­
чаль („печаль ума“) является драгоцѣннымъ Божіимъ дая­
ніемъ 8). Совсѣмъ другой характеръ имѣетъ печаль, когда 
человѣкъ не Бога, а себя самого, свою „самость“, свои 
удовольствія ставитъ центромъ своей жизни. Тогда печаль 
имѣетъ характеръ мрачной, безнадеяшой тоски, приводящей 
человѣка къ апатіи, къ бездѣятельности въ духовно-нрав­
ственномъ отношеніи. Такая печаль, являясь болѣзнію души 
и плоти, парализуетъ первую и какъ бы связываетъ, „плѣ- 
няетъ“ дѣятельныя силы и способности человѣка4). Печаль 
эта бываетъ очень сурова, нетерпѣлива, жестока, строптива, 
соединена съ безплодною грустію и мучительнымъ отчаяні­
емъ; подвергшагося ей разслабляя отвлекаетъ отъ усердія и 
спасительной скорби, какъ безразсудная, прерываетъ не только 
дѣйственность молитвъ, но упраздняетъ и всѣ духовные 
плоды, которые печаль ради Бога доставляетъ 5). Изъ при­
веденныхъ мѣстъ уже съ очевидностію открываются гибель­
ныя свойства этой страсти. Печаль не позволяетъ, охвачен­
ному ею человѣку, ни совершать молитвы съ обычною рев­
ностію сердца, ни съ пользою заниматься священнымъ 
чтеніемъ; не попускаетъ быть спокойнымъ и кроткимъ съ 
братіями; ко всѣмъ обязанностямъ трудовъ или богослуже­
нія дѣлаетъ нетерпѣливымъ и неспособнымъ 6).

Душа, съѣдаемая ѣдкой печалію, какъ одежда молію, на­
столько портится, что дѣлается безплодной и не пригодной 
на построеніе и украшеніе того духовнаго храма, основаніе 
котораго положилъ мудрый строитель Павелъ, говоря: „вы 
есте храмъ Божій, и Духъ Божій живетъ въ васъи (і Кор. 
3, 16 7). Человѣкъ, преданный долго глубокой печали, на­
столько ослабляетъ свои духовныя силы, что лишаетъ себя

!) Тамъ же 11 гл.
2) Нил. Син. 1, 232.
3) Ис. Сир. 89, 411.
4) Нилъ Син. 1, 232, 214, И.
5) Іи. Кас. кн. 9, 11; 9, 1.
6) Тамъ же 9, 1; 4; Нил. Син. 1, 213.
1 ) Тамъ же 9, 3.



—  76 —

всякой возможности идти по пути нравственнаго своего со­
вершенства; и самое спасеніе ему часто начинаетъ казаться 
недостижимымъ, подвиги — напрасными, труды, надежды — 
безполезными. И такъ доходитъ печалью снѣдаемый или до 
полнаго унынія, или до отчаянія. Это особый родъ печали, 
гораздо худшій, ибо ведетъ душу не къ исправленію жизни, 
не къ очищенію пороковъ, а прямо — къ смерти х). Такое 
состояніе можетъ легко привести къ примѣру Іуды. Ничто 
такъ не сильно и не гибельно для души человѣка, какъ 
отчаяніе, говоритъ преп. Исаакъ Сиринъ. Оно не знаетъ, 
чтобы кто его побѣдилъ тѣмъ или инымъ способомъ и сред­
ствами. Никто изъ враговъ не можетъ противостать ему. И 
человѣкъ, предавшись ему, подклоннлъ свою главу, чтобы 
принять на себя смерть-).

Уныніе, хотя не такъ опасно для души человѣка, какъ 
полное отчаяніе, но, какъ страсть, по своимъ свойствамъ оно 
является для нея гибельнымъ ядомъ. Страсть унынія обычно 
у отцовъ-аскетовъ встрѣчается на ряду съ печалію. Даже 
часто одинъ терминъ („печаль") ставится вмѣсто другого 
(„уныніе"); и это, конечно, потому, что симптомы той и дру­
гой страсти выражаются очень часто почти въ одинаковыхъ 
формахъ, выступая нѣсколько интенсивнѣе въ страсти унынія. 
Въ этомъ послѣднемъ смыслѣ уныніе и опредѣляется какъ 
окончательное, полное развитіе предшествующей страсти 
(печали), 8), на общей психологической почвѣ. Дѣйствительно, 
всѣ, характеризующіе печаль, симптомы, выражаясь въ страсти 
унынія въ болѣе рѣзкихъ формахъ, захватываютъ, овладѣва­
ютъ въ человѣкѣ болѣе широкой областью — всѣми его ду­
шевными силами; почему страсть унынія у преп. Нила Си­
найскаго называется не только болѣзнію души (какъ печаль), 
а „изнеможеніемъ души" 4); и это такъ потому, что въ то 
время какъ другія страсти касаются только или раздражи­
тельной части души, или вожделѣвательной, или же мысли­
тельной,—а уныніе, охватывая всѣ силы души, вдругъ, за 
однимъ духомъ, приводитъ въ движеніе почти всѣ> страсти,

>) Іи. Кас. кн. 9, 9.
41 Доброт. I], 685, 124.
5) Ін. Кас. кн. X, 1; ср. Нил. Снн. 212, 1. 
*) I. т. 215, 13; 232.



почему оно п тяжелѣе всѣхъ другихъ страстей *). Страсть 
эта поэтому характеризуется какъ „слабость душн“, „разслаб­
леніе душп“, * 2), „изнеможеніе души" 3), какъ общее душевно- 
подавленное состояніе 4). Душа человѣка, подверженнаго 
унынію, съ утратой въ силу этого разумомъ всякой власти 
надъ ходомъ душевной жизни, представляется какъ бы вовсе 
бездѣйствующею въ отношеніи религіозно-нравственнаго под­
вига, разслабленною, какъ бы „дремлющею" 5 *). Всѣ прочія 
страсти, при условіи общей разслабленности душевнаго со­
стоянія, нападая на человѣка сущаго въ уныніи, дѣйству­
ютъ съ полной силой, не встрѣчая себѣ надлежащаго от­
пора со стороны нерѣшительной воли; душа такого человѣка 
представляетъ собою поприще ихъ полнаго надъ нею гос­
подства. Поэтому человѣка, впавшаго въ уныніе, узнаютъ 
по многимъ характернымъ чертамъ, каковы: лѣность, ропот- 
ливость, негодность къ дѣлу (і), отсутствіе терпѣнія, безцѣль­
ный переходъ съ мѣста на мѣсто, бездѣліе и праздность, 
суетность въ мысляхъ 7). Лѣность и разслабленіе въ молит­
венномъ подвигѣ, скука при чтеніи и слушаніи слова Божія, 
нерадѣніе при отправленіи Божественныхъ службъ, мало­
душіе, приводящее иногда до полной потери надежды на 
Бога 8), — все это несомнѣнно признаки страсти Унынія. О 
томъ, какъ уныніе вкрадывается въ сердце, и какой вредъ 
оно причиняетъ духу,—ясно и характерно изобразилъ прен. 
Іоаннъ Кассіауь, представивъ картину нападенія страсти 
унынія на монаха. Этотъ отецъ говоритъ: „когда уныніе на­
падаетъ на жалкую душу, то производитъ страхъ мѣста, 
омерзеніе въ кельѣ, также и къ братіямъ, которые живутъ 
съ нимъ или вдали, пораждаетъ презрѣніе, отвращеніе, какъ 
къ нерадивымъ и менѣе духовнымъ. Также и ко всякому 
дѣлу внутри келліи дѣлаетъ лѣнивымъ, нерадивымъ. Не

1) Маке. Исп. Добр. III, 171, 67; Добр. 1, 574, 25; Добр. И, 416, 239.
2) Іоан. Лѣств. 13, 2.
3) Нил. Син. 1, 215, 13; 217.
4) Ис. Сир. 78 с.
Г|) Нил. Сіш. тамъ же; Ін. Ігас. 10, 4; Іоан. Лѣст. 13, 2.
») Добр. II, 232, 244; 229 гл.; 415, 226 - 227.
") Тамъ же 249, 230; 232—234; 236, 234.
8) Нил. Син. I, 217, 214; Ін. Лѣст. 13, 7; Добр. 1, 572,14; Ін. Кас. X, 2; 

Добр. И, 458, 16; Мак. Вел. Всл. 450.



78 —

попускаетъ ему ни основаться въ кельѣ, ни прилежать чте­
нію, и онъ часто стонетъ, что пребывая столько времени въ 
той же кельѣ, ничего не успѣваетъ, ропщетъ и вздыхаетъ, 
что не имѣетъ никакого духовнаго плода, пока будетъ свя­
занъ съ этимъ обществомъ, скорбитъ, что не имѣетъ духов­
ной пользы и напрасно живетъ въ этомъ мѣстѣ, такъ какъ, 
имѣя возможность управлять другими и приносить пользу 
очень многимъ, онъ никого не назидаетъ и никому не до­
ставляетъ пользы своимъ наставленіемъ и ученіемъ. Другіе 
отдаленные монастыри хвалитъ, и мѣста тѣ считаетъ болѣе 
полезными къ преспѣянію, и болѣе способствующими опа­
сенію; также общество братій представляетъ пріятными ду­
ховной жизни. Напротивъ, что находится подъ руками, то 
все худо, не только нѣтъ никакого назиданія между браті­
ями, но и самое тѣлесное содержаніе пріобрѣтается не безъ 
большого труда. Наконецъ думаетъ, что, пребывая въ этомъ 
мѣстѣ, онъ не можетъ спастись; нужно оставить келлію, въ 
которой ему придется погибнуть, если еще будетъ оставаться 
въ ней, и потому, какъ можно скорѣе переселяется въ дру­
гое мѣсто. Потомъ уныніе производитъ также разслабленіе 
тѣла и голодъ въ пятомъ и шестомъ (по нашему счисленію 
въ 11 и 12) часу, какъ будто онъ утомленъ и разслабленъ 
былъ долгимъ путемъ и самымъ тяжелымъ трудомъ, или 
будто проводилъ два или три дня въ постѣ, безъ подкрѣп­
ленія пищею. Потому тогда безпокойно озирается туда и 
сюда, вздыхаетъ, что никто изъ братій не идетъ къ нему, 
часто то выходитъ, то входитъ въ келью и часто взгляды­
ваетъ на солнце, какъ будто оно медлено идетъ къ западу. 
Такимъ образомъ въ такомъ неразумномъ смущеніи духа, 
какъ бы земля покрылась мракомъ, пребываетъ празднымъ, 
не занятымъ никакимъ духовнымъ дѣломъ, и думаетъ, что 
ничто другое не можетъ быть средствомъ противъ такой 
брани, какъ посѣщеніе какого-либо брата, или утѣшеніе отъ 
одного сна. Потому этотъ недугъ внушаетъ, что нужно дѣ­
лать приличныя поздравленія и посѣщенія недужныхъ 
вблизи или вдали находящихся. Также внушаетъ какъ ка­
кія нибудь благочестивыя набожныя обязанности, что на­
добно найти родителей и чаще ходить для поздравленія 
ихъ; считаетъ великимъ дѣломъ благочестія чаще посѣщать 
какую нибудь благочестивую, посвятившую себя Богу жен-



-  79 —

щину, особенно не имѣющую никакого пособія отъ родите­
лей, и если что ей необходимо, чего не даютъ ея родители, 
и небрегутъ, о томъ заботиться есть дѣло самое святое, и 
больше надобно къ этому прилагать благочестивый трудъ, 
нежели безплодно, безъ всякаго преспѣянія сидѣть въ кельѣ. 
Итакъ несчастная душа, опутанная такими хитростями вра­
говъ, разслабленная духомъ унынія, какъ сильнымъ тира­
номъ, впадаетъ въ сонъ, или выгнанная изъ затвора кельи 
своей начинаетъ искать въ этой брани утѣшеній въ посѣ­
щеніи брата; и этимъ средствомъ, отъ котораго въ настоя­
щее время какъ будто получаетъ облегченіе, не много послѣ 
этого больше бываетъ разслаблена. Такимъ образомъ воинъ 
Христовъ, сдѣлавшись бѣглецомъ изъ своей военной службы 
и измѣнникомъ, связываетъ себя житейскими дѣлами и ста­
новится неугоднымъ военачальнику (2 Тпм. 2, 4) *).

Что касается того — откуда происходитъ уныніе, отцы-ас­
кеты даютъ такой отвѣтъ: уныніе происходитъ или отъ 
естественныхъ причинъ—„переутружденія“, пли же отъ бѣса* 2 3). 
Есть уныніе естественное отъ безсилія, и есть уныніе отъ 
бѣса. Естественное уныніе наступаетъ тогда, когда человѣкъ 
трудится выше силы своей и понуждаетъ себя еще на боль­
шіе труды8). Отъ бѣса происходитъ уныніе тогда, когда 
врагъ, видя человѣка въ лѣности (въ этомъ предвѣстникѣ 
уклоненія въ худое), или праздности — нападаетъ на душу 
слабую, не вооруженную, и еще болѣе ослабляетъ ея и окон­
чательно связываетъ своими оковами4). Такимъ образомъ, 
причины, производящія страсть унынія, заключаются въ насъ 
самихъ, это: лѣность, праздность вообще, безпечность и от­
сутствіе въ насъ сердечнаго дѣланія 5). Наша слабость ду­
шевная служитъ только почвой для сѣянія врага, а самое 
разслабленіе есть отраженіе состоянія нашей воли 6). Страсть 
унынія прежде всего характеризуется какъ болѣзненное со-

!) Кн. 16, 2—3 гл. Евагр. м. Добр. 1, 604, 7; Добр. И, 419, 257; Нилъ 
Син. 1, 215 и 233, не менѣе картинно состояніе человѣка унылаго изоб­
ражено у нреп. Нила Сип. См. I т. 216, 14 гл.

*) Евагр. м. Добр. 1,630, 16; Ін. Кас. Соб. V, 11; Ін. Лѣст. 13, 15 гл.
3) Варс. Іоан. Отв. 559.
*) Ни.гь Син. 214; Ефр. Сир. III, 412; Добр. 1,595, 8; ср. Ін. Кас. X, 21 гл.
5) Варс. Ін. 470 Отв; и прежняя цит. Ін. Кас. Соб. V, 3; 9 гл.
е) Варс. Ін. 497 и 13 Отв.



—  80 —

стояніе нашей разслабленной воли, почему всѣ отцы-аскеты 
для укрѣпленія послѣдней настойчиво совѣтуютъ — трудъ, 
рукодѣліе и под. рода занятія у). Страсть унынія, подобно 
какъ и сродная съ нею печаль, составляя „болѣзнь души", 
сами являются несомнѣнно состояніями слабой и болѣзнен­
ной воли2). Отсюда понятны тѣ основанія, по которымъ 
отцы-аскеты, оцѣнивая значеніе унынія въ духовной жизни, 
считаютъ эту страсть въ высшей степени опаснымъ, злымъ 
и тяжкимъ врагомъ для подвиговъ спасенія 3). Уныніе,—ос­
лѣпляя умъ человѣческій, дѣлаетъ его неспособнымъ къ со­
зерцанію истины добродѣтелей; уничтожаетъ самыя добро­
дѣтели терпѣнія, смиренія и любви, на которыхъ утверж­
дается наше спасеніе; и, ослабляя нашу душу и волю (и 
безъ того слабую),—является, по выраженію отцовъ-аскетовъ, 
„всепожирающею смертію" для человѣка христіанина4).

Итакъ, Печаль и Уныніе, а равно Сребролюбіе и Гнѣвъ, 
по ученію отцовъ, суть расположенія нашей грѣховной души, 
внутреннія психофизическія явленія, наиболѣе отчетливо 
собою выражающія состояніе нашей болѣзненной воли.

Что касается послѣдней пары страстей—Тщеславія и Гор­
дости, то онѣ между собою связаны такой тѣсной связью, 
что нѣтъ возможности сдѣлать точныя разграниченія. Іоаннъ 
Лѣствичникъ говоритъ, что между ними нѣтъ различія, ибо 
кто, побѣдивъ тщеславіе, можетъ быть обладаемъ гордостью. 
Между сими страстями такое различіе, какое меяѵду отро­
комъ и мужемъ, между пшеницею и хлѣбомъ; ибо тщесла­
віе есть начало, а гордость—конецъ 5).

Эти двѣ,—связанныя между собою генетическимъ родствомъ 
и непосредственной преемственностью,—страсти, заканчивая 
собою рядъ главнѣйшихъ пороковъ, достигаютъ высшей 
степени гибельности для религіозно-нравственной жизни че­
ловѣка какъ по своей сущности, такъ особенно по той тон-

!) Нилъ Син. 1, 217; ііі. Кас. X, 8, 14 и др.
2) Нилъ Сип. 1, 232; 213—217.
3) 1н. Кас. 10, 1; Евагр. м. Добр. 1, 573, 19; Ср. Маке. Исп. Добр. 

III, 171, 67.
4) Тамъ же, 10, 4, 6; Добр. II, 239, 254 и ііі. Лѣст. 13, 6.
5) Сл. 22, і; ср. Іи. Кас. Соб. V, 10.



—  81 —

кой, трудно уловимой формѣ своего проявленія въ душѣ. 
Въ то время какъ прочія страсти, по ученію отцовъ-аскетовъ, 
истребляются соотвѣтствующими добродѣтелями, напр. чрево­
угодіе—постомъ, блудъ—воздержаніемъ, сребролюбіе—мило­
сердіемъ къ бѣднымъ и т. и.,—страсти тщеславія и гордости 
сопровождаютъ самыя добродѣтели и губятъ ихъ 1). Это 
обусловливается тѣмъ, что названныя страсти проявляются 
при замѣтныхъ успѣхахъ по пути осуществленія подвижни­
чества, вслѣдствіе пріобрѣтенія и развитія въ себѣ нѣкото­
рыхъ добродѣтелей 2 3), такъ какъ тщеславіе примѣшивается 
ко всякому добродѣтельному дѣлу 6 *). Оно возбуждается и 
возбуждается не инымъ чѣмъ, какъ успѣхами въ добродѣ­
теляхъ того, на кого оно нападаетъ4). Наоборотъ, всякая 
добродѣтель, направленная на умерщвленіе тщеславія, легко 
можетъ способствовать развитію послѣдняго, такъ какъ, го­
воритъ Евагрій монахъ, что ни сдѣлаешь къ прогнанію его, 
то становится началомъ новаго движенія тщеславія 5). По­
этому эти страсти (тщеславіе и гордость) даже противнымъ 
образомъ и порядкомъ возбуждаются, чѣмъ всѣ шесть осталь­
ныя, ибо но истребленіи тѣхъ—эти сильнѣе плодятся, и по 
умерщвленіи тѣхъ—живѣе возникаютъ и возрастаютъ6). Этимъ 
отчасти обусловливается то, что нападеніе этихъ страстей 
на человѣка бываетъ болѣе сильно и тонко, нежели пер­
выхъ т). Тщеславіе многообразно, разновидно и тонко, такъ 
что едва ли можно самыми прозорливыми глазами предви­
дѣть его 8). Оно нападаетъ на подвижника съ правой и съ 
лѣвой стороны: ибо діаволъ въ комъ не могъ породить тще­
славія видомъ хорошо сшитой одежды, того запинаетъ убо­
гою; кого не могъ низвергнуть честію, того запинаетъ сми­
реніемъ, кого не могъ заставить превозноситься знаніемъ и 
краснорѣчіемъ, того обольщаетъ важностью молчанія, если 
кто будетъ явно поститься, то искушается суетною славою.

*) Евагрій м. Доброт. I, 605, 8; Ін. Кас. XI кн. 9 гл.
2) Лит. Вел, Добр. I, 60, 77.
3) Нилъ Син. I, 217.
4) Ін. Кас. кн. XI, 8.
3) Добр. I, 573, 20.
(і) Ін. Кас. Соб. V, 10.
") Тамъ же, 4 и 5 гл.
8) Тамъ же, гл. 1.
ГОЛОСЪ Ц Е Р К Ш І. 6



—  82 —

Старцы хорошо представляютъ, говоритъ преп. Іоаннъ Кас- 
сіанъ, свойство этой страсти подъ видомъ лука и чеснока, 
которые, по снятіи одного покрова, оказываются покрытыми 
другими 1). Прочія страсти на тѣхъ только нападаютъ, кого 
побѣдили и, будучи побѣждаемы, увядаютъ и слабѣютъ, а 
эта страсть еще жесточе преслѣдуетъ своихъ побѣдителей'2). 
Иныя страсти иногда при помощи мѣста успокаиваются, и 
при удаленіи предмета грѣха, или удобства, или повода къ 
нему, обыкновенно укрощаются и уменьшаются, а эта страсть 
и съ бѣгущимъ въ пустыню проникаетъ, и мѣсто не можетъ 
исключить ее“, но изнемогаетъ и отъ удаленія внѣшняго 
предмета. Ибо она воодушевляется не инымъ чѣмъ, какъ 
успѣхами добродѣтелей того, на кого нападаетъ 3). Прочія 
страсти съ теченіемъ времени, иногда ослабѣваютъ и пре­
кращаются; а этой страсти долгое время не только не подав­
ляетъ, но придаетъ ей еще большее поощреніе 4). Въ томъ 
и состоитъ опасность тщеславія, что въ то время, какъ про­
чія страсти, при противоборствѣ противоположныхъ имъ 
добродѣтелей, открыто, какъ бы яснымъ днемъ воюющія, 
удобнѣе мояшо побѣдить и предостеречь пхъ; а эта, приль­
нувши къ добродѣтели, вмѣстившись въ строй войска, сра­
жается какъ въ темную ночь и потому коварнѣе обманы­
ваетъ неожидавшихъ и не остерегавшихся ея 5). Все сказан­
ное здѣсь о тщеславіи съ большимъ правомъ мояшо отно­
сить и къ гордости.

Что касается въ частности тщеславія (хггосіо^ш), то оно 
несомнѣнно предполагаетъ въ человѣкѣ наличность нѣкото­
рыхъ добродѣтелей, достигнутыхъ успѣшнымъ прохоящені- 
емъ иодвияшичества6). Начинается оно съ самаго повиди- 
мому ничтожнаго: только еще начинающихъ (иодвияшиковъ) 
и мало преуспѣвшихъ въ добродѣтели тщеславіе обыкно­
венно превозноситъ за звуки голоса, т. е. что они пріятно 
поютъ, или что у нихъ плоть истощена постомъ, или что 
они красивы. Потомъ тщеславіе внушаетъ монаху искать

х) Кн. XI, 4, 5; ср. 2 гл.
2) Тамъ же, 7, 8.
3) Тамъ же—8 гл.
4і Тамъ же.
5) Тамъ же, 9 гл. ср. Іоан. Лѣст. 22, 5.
6) Добр. 1, 605, 8.



—  83 —

степени клирика, пресвитера съ цѣлью учить другихъ и да­
вать имъ образецъ святости; такъ постепенно страсть опья­
няетъ умъ монаха 4).

Характернымъ здѣсь является то, что средствомъ для 
достиженія почести и славы человѣкъ избираетъ труды, под­
виги, совершеніе добродѣтелей 2). Это же самое является и 
выразителемъ самой сущности разбираемой страсти. Избирая 
подвижничество средствомъ достиженія собственной славы, 
тщеславный извращаетъ въ корнѣ, какъ цѣль христіанскаго 
подвижничества, такъ и — самое понятіе о христіанскихъ 
добродѣтеляхъ. Цѣль подвиговъ ложная и, какъ таковая, не 
можетъ имѣть цѣны съ нравственной точки зрѣнія 3). Обра­
щая цѣль въ средство тщеславія, тщеславный чрезъ глубо­
кое извращеніе понятія подвижничества несомнѣнно встаетъ 
на гибельный путь самолюбія. Истинный Христовъ подвиж­
никъ непрестанно пребываетъ въ такомъ горячемъ желаніи, 
чтобы Богъ славился въ немъ, самъ же онъ остается какъ бы 
несуществующимъ. Такой человѣкъ и не знаетъ, что онъ 
такое, и не чувствуетъ наслажденія въ самыхъ похвалахъ 
словесныхъ; но при сильномъ желаніи смиренія онъ не ду­
маетъ о своемъ достоинствѣ}4). Не то мы видимъ у человѣжа, 
увлеченнаго духомъ тщеславія: всѣ его подвиги и добро­
дѣланія являютъ въ немъ стремленіе не къ славѣ Господа, 
по побужденіямъ чистой любви къ Богу, — а стремленіе къ 
славѣ собственной (славѣ человѣческой), т. е. къ удовлетво­
ренію личному своему себялюбію5). Тщеславіе (а съ нимъ и 
гордость) основаніемъ своимъ имѣетъ „себялюбіе", постоянно 
сопровождаясь памятованіемъ о своемъ собственномъ досто­
инствѣ»6). Центръ такой (по страсти) дѣятельности полагается 
не въ Богѣ, а въ самомъ человѣкѣ. Поэтому препод. Анто­
ній Великій, поставляя тщеславіе наряду съ Богозабвеніемъ, 
считаетъ его самою большею и неисцѣльною болѣзнію души7).

4) Ін. Іѵас. XI ки., 13—15; ср. Ін. Лѣст. 22, 26, 31.
*) Добр. 1, 604, 8.
3) Добр. 1, 60, 77.
*) Діадохъ. Добр. III, 13.

См. Тпор. Василія В. т. V, 202; 52 втор. 
в) Діадохъ -  прежняя цитата
7) Добр. 1, 92, 158.

6*



—  84 —

Точное и глубокое опредѣленіе тщеславія съ этой именно 
точки зрѣнія мы находимъ у преп. Максима Исповѣдника. 
Но его словамъ, тщеславіе есть отступленіе отъ цѣли, кото­
рая по Богу, и преступленіе къ другой цѣли, которая не по 
Богу. Ибо тщеславенъ тотъ, кто для своей, а не для Божіей 
славы заботится о добродѣтели, и трудами своими имѣетъ 
въ виду накупить лишь человѣческихъ непостоянныхъ по­
хвалъ х). Такая человѣческая слава, по сравненію съ славой 
Божественной, является напрасною, суетною, ложно-тіцет- 
ною, — почему и самое состояніе это называется „тщесла­
віемъ".

Совершая подвиги добродѣланія ради пріобрѣтенія славы 
людской, съ надеждой получить человѣческую похвалу, че­
ловѣкъ естественно все свое вниманіе обращаетъ не на суть 
подвиговъ, а на внѣшнюю только ихъ сторону-). И, конечно, 
внѣшняя благовидность поступковъ и дѣйствій является 
„пустоцвѣтомъ", прикрывающимъ серьезные внутренніе по­
роки, такъ какъ человѣкъ, обманывая себя внѣшними своими 
дѣланіями, внутреннее свое дѣ>ланіе разоряетъ и губитъ * 2 3). 
Опьяняя умъ подвижника и представляя мечтательно такія 
положенія, о которыхъ нѣтъ основанія умно разсуждать 4), 
тщеславіе тѣмъ самымъ препятствуетъ ему (уму) предстать 
предъ Бога, и стяжать вѣнецъ истинной праведности 5). 
Правда, оно побуждаетъ подвижника на многіе труды, по­
сты, молитвы, милостыни и т. п.—но этимъ всѣмъ, по слову 
Антонія Вел., человѣкъ ничего другого не достигаетъ, кромѣ 
стыда и поношенія 6), такъ какъ тщеславіе губитъ всѣ 
раньше пріобрѣтенныя человѣкомъ добродѣтели и здѣсь 
иногда (подверженнаго этой болѣ>зни) наказываетъ по суду 
правды Божіей 7). Одно тщеславное превозношеніе сносно, 
но погубитъ такія великія добродѣтели каковы были добро­
дѣтели и вѣща, и праведность царя Езекіи, набожность ко-

!) Добр. III, 279, 193.
2) Нил. Сиіі. 1, 218. 16; Маке. Исп. тамъ же; Авв. Ѳалассій Добр. III, 

312, 29.
3) Тамъ же, 15 гл.
*) Іоан. Касс. кн. XI, 15.
п) Евагр. м. Добр. 1, 581, 64.
6) Добр. 1, 60, 77.
7) Іоан. Лѣст. Сл. 22, 7, 8, 3[; 29; Добр. II, 564, 19.



—  85 —

тораго заслужила того, что могли измѣнить самую природу 
и законы всего міра (разумѣя возвращеніе солнца на 10 сту­
пеней назадъ и возвращеніе дней жизни на 15 лѣтъ), и од­
нако все это погибло чрезъ одно превозношеніе тщеславія; 
такъ что всѣ добродѣтели преданы забвенію, какъ бы ихъ 
и не было * 2), Чрезъ страсть тщеславія человѣкъ для жизни 
духовной дѣлается безплоднымъ; душа его часто по срав­
ненію называется „ямой безводной" 2), а самъ онъ идоло­
поклонникомъ, хотя бы онъ былъ и вѣрующимъ 3).

Кромѣ этого у человѣка тщеславнаго на почвѣ видимой 
благовидности развиваются неизбѣжные пороки: двойствен­
ность, лицемѣріе, ложь, зависть, ненависть 4) и др. А глав­
нымъ здѣсь является то, что тщеславіе, достигающее пол­
наго своего возраста, переходитъ въ самую гибельную и бѣ­
совскую страсть—„гордость".

Всѣ характерныя, наиболѣе выражающіе, какъ страсть, 
черты—являются рѣзче, выпуклѣе и болѣе выраженными въ 
страсти гордости. Если человѣкъ тщеславный услаждается 
своими подвигами и достоинствами, видя въ нихъ средство 
достиженія извѣстности, славы, почета отъ людей, то гордый 
уже прямо и неприкровенно усвояетъ ихъ себѣ. Вознося 
свою собственную личность, онъ утверждаетъ свою полную 
независимость не только отъ кого бы то ни было, но даже 
и отъ Бога 5). Свое назначеніе такой надѣется осуществить 
безъ Божественной помощи 6), признавая совершенно доста­
точно своихъ силъ для осуществленія добродѣтелей 7). Если 
въ тщеславіи чувствуется недостатокъ любви къ Богу, заб­
веніе о славѣ Божіей,—то въ гордости проявляется прямое, 
рѣшительное, сознательное пренебреженіе къ Божественной 
славѣ, явное нежеланіе „воздать славу Богу". Поэтому гор-

*) Ін. Кас. кн. XI. 10. Въ II гл. приведенъ другой примѣръ наказанія 
царя Озіи проказою за тщеславіе. Ср. Нил, Син. 1, 217, 13; Іоан. Лѣст. 
2 ,̂ 7—8.

2) Добр. 1, 602; II; Ср. 625, 10.
3) Ін. Лѣств. 22, 6.
4) Тамъ же; Добр. Ш, 291. 19; Древн. Иат. 132 гл. 8, 5; Ефр. Сир. 

1, 255; Нил. Син. 1, 228.
5) Добр. 1, 605, 9.
6) Ін. Лѣст. 23, 1.
7) Нил. Син. 1, 221 18.



—  86 —

дый не сознаетъ немощей своей падшей природы х)—и, видя 
въ себѣ самомъ источникъ силъ, онъ смѣло отвергаетъ „бла* 
го дать44, „промыслъ 44 2). Иногда даже онъ открываетъ хуль- 
ныя свои уста на небо 3) и бываетъ „чуждъ всякихъ добро* 
дѣтелей 4).

Основой для гордости служитъ общее и всѣмъ прочимъ 
страстямъ себялюбіе, которое здѣсь проявляется въ болѣе 
замѣтной формѣ, достигая часто явнаго, сознательнаго и 
упорнаго сопротивленія Богу,—почему гордость, по ученію 
отцовъ-аскетовъ, тяжелѣе и пагубнѣе всѣхъ прочихъ поро­
ковъ 5), а человѣкъ гордый имѣетъ „общую часть съ бѣ­
сами44 °). Гордость, по мнѣнію отцовъ, есть „древнее зло 44 7), 
„первое зло и послѣднее н) и источникъ зла, ибо гордостію 
палъ первый изъ Ангеловъ, гордостью же надаютъ и всѣ 
люди 9). Гордость это „самый лютый и свирѣпый звѣрь4410); 
„изъ нея, какъ изъ какого корня, произросли миріады лозъ 
грѣховныхъ44 п). Она поэтому всего болѣе ненавистна Богу— 
„мерзость предъ Господомъ4412). Она настолько велика и 
сильна, что гордаго можетъ исправить только „Самъ Богъ 44 13).

Гордости, по мнѣнію отцовъ-аскетовъ два рода: первый 
плотской, второй духовный. Первый искушаетъ новоначаль­
ныхъ и плотскихъ; а другой—мужей духовныхъ и высокихъ 
(по жизни), которые, побѣдивъ предыдущіе пороки, нахо­
дятся уже почти на верху добродѣтелей. „Первая гордость 
есть та, когда кто укоряетъ брата, когда осуждаетъ и без­
честитъ его, какъ ничего не значуіцаго, а себя считаетъ 
выше его, таковый, если не опомнится вскорѣ, и не поста­
рается исправиться, то, мало-по-малу, приходитъ и во вто-

Ц Ефр. Сир. III, 98; Авв. Дороѳ. II. 2, 42.
‘-) Добр. 1, 574, 22.
:М Ефр. Сир. III, 98; Іоан. Лѣст. 23, 34.
4) Іоан. Лѣст. 23, 33.
5) Добр. 1, е05, 9; Нил. Син. 1, 220, 17; 1н. Кас. XII, кн. 1. 
(і) Ін. Кас. кн. XII, 7; Добр. И, 424, 290.
7) Добр. II, 303, 6.
8) Ѳеод. Студ. Добр. IV, 327, 2.
9) Ін. Кас. кн. XII, 1, 4.

10) Тамъ же’.
11) Ѳеод. Студ. Добр. IV, 327, 2.
12) Добр. II, ЗоЗ, 6.
13) Ін. Лѣств. 23, 180.



—  87 —

рую гордость, такъ что возгордится и противъ Самого Бога, 
и подвиги свои и добродѣтели свои приписываетъ себѣ, а 
не Богу, какъ будто самъ собою совершилъ ихъ, своимъ ра­
зумомъ и тщаніемъ, а не помощію Божіею ]). Хотя тотъ и 
другой родъ гордости вдыхается вреднымъ возношеніемъ 
какъ на Бога, такъ и на людей; однако-жъ, тотъ первый 
касается отношенія къ людямъ, выражаясь въ разрывѣ союза 
съ ближними, оскудѣнія къ нимъ любви, превозношеній 
надъ ними съ намѣреннымъ желаніемъ обратить ихъ въ 
средство своего эгоизма,—а второй составляетъ скорѣе гор­
дость на самого Бога -) *).

Такимъ образомъ, начинается страсть гордости съ мнимо­
справедливаго предпочтенія себя другому, а послѣ, путемъ 
незамѣтнаго возвышенія своего „я“, доходитъ до сопоста­
вленія себя съ своимъ Творцомъ, сознательнаго противленія 
Бго промыслу и удаленія отъ Него. Тщеславіе обозначаетъ 
собою первый періодъ горделивой страсти, когда Божествен­
ная благодать стоитъ еще при дверяхъ нашего сердца, ожи­
дая отъ насъ покаянія и смиренія,—гордость обозначаетъ 
вгороіі періодъ этой—духовной болѣзни, когда наклонъ къ 
духовной смерти становится замѣтнѣе въ виду того, что 
дѣйствіе благодати все болѣе и болѣе парализуется возра­
стающимъ самолюбіемъ; въ этотъ же періодъ, наконецъ, 
наступаетъ и самая смерть духовная: когда человѣкъ весь 
погрузится въ свой собственный эгоизмъ и чрезъ это выра­
зитъ полный протестъ противъ благодати Божественной * 2 3). 
Поэтому „гордость есть отверженіе Бога“, „противница Богу, 
корень хулы“ 4). Начало гордости—корень тщеславія; сре­
дина — уничиженіе ближняго; безстыдное проповѣданіе 
своихъ трудовъ, самохвальство въ сердцѣ, ненависть обли­
ченія; а конецъ—отверженіе Божіей помощи, упованіе на 
свое тщаніе, бѣсовскій нравъ 5). Будучи первоисточникомъ

*) Авва Дороо. П. И, 41—42; ср. Ін. Кас. кн. 12, 29.
2) Ін. Кас. кн. XII, 2, 24; Соб. V; 12; ср. Авва Дороо. П. II, 43стр.
*) Прекрасную психологическую характеристику развитія духовной гор­

дости изъ гордости перваго рода даетъ намъ Авва Дорооей на примѣрѣ 
брата во 11-мъ поученіи своемъ, стр. 42.

3) См. Ін. Лѣст. 22, 2.
*) Тамъ же, 23, 1.
5) Тамъ же гл. 2; Ср. Маке. Исп. Добр. III, 279. 192.



—  88 —

всякаго зла ибо чрезъ гордость діавола вошелъ грѣхъ въ 
міръ 1 * 3), эта страсть составляетъ сущность грѣховной проказы 
человѣка; ибо она (совмѣстна со страстію тщеславія) сопро­
вождаетъ и напги добродѣтели и наши пороки, и каждый 
случай нашей жизни обращаетъ въ поводъ для своего про­
явленія и усилія -), и тѣмъ самымъ ведетъ человѣка къ 
неминуемой смерти духовной, чрезъ отчужденіе его отъ 
Бога, подобно ниспавшему съ неба ангелу и).

Тщеславіе, особенно гордость, имѣя общей своей основой 
себялюбіе, суть по преимуществу акты нашей воли. Право 
оцѣнки поступковъ нашихъ ближнихъ, возвышеніе собствен­
ныхъ своихъ достоинствъ, посягательство на право Боже­
ственнаго суда надъ нравственною личностью человѣка— 
все это—смѣлое обнаруженіе дѣйствій воли, покоющихся на 
глубокихъ основаніяхъ испорченности нашей природы. Сво­
бода перваго падшаго ангела родила гордость, какъ и воля 
перваго человѣка родила гордость—гордость сдѣлала всѣхъ 
дерзкими. Человѣкъ по своей волѣ отпадаетъ отъ Бога; до­
бровольно подвергаетъ себя опасности и—отдается въ руки 
вѣчной смерти по той же злой волѣ 4). Поэтому, гордость 
есть столь великое зло, что заслуживаетъ имѣть противни­
комъ не ангела, не другія противныя ей силы, но самого 
Бога 5), Котораго она отвергаетъ.

Окидывая ретроспективнымъ взглядомъ сказанное о стра­
стяхъ, мы можемъ въ краткихъ чертахъ сдѣлать маленькое 
обобщеніе. Изъ разсмотрѣнія послѣднихъ двухъ страстей мы 
видимъ, что общей ихъ основой служатъ самолюбіе и эгоизмъ, 
въ ихъ наивысшей степени развитія и интенсивности. Это же 
самое основаніе (т. е. самолюбіе и эгоизмъ, но въ менѣе 
рѣзкой степени выраженные) является общимъ и для всѣхъ 
страстей прочихъ. По ученію Исаака Сирина „прежде всѣхъ 
страстей самолюбіе" 6), отъ котораго, „какъ вѣтви какія от- 
раждаются всѣ страсти" 7). Отсюда мы приходимъ къ такому

М Ін. Кас. кн. XII, 5; Ін. Лѣст. 23, 4.
*) Евагр. м. Добр. 1, 573, 20.
3) Ін. Лѣств. 23, 10; Ефр. Сир. Добр. II, 305.
4) См. у Іоан. Лѣств. 23, 4, 10; Ін. Лѣст. XII, кн. 5.
“) Ін. Кас. кн. 12, 7.
«) 51 сл. 228.
1) Добр. II, 450, 71. Ср. Е. Ѳ. Толк. Паст. п. 11, Тнм. III, 2, 580.



—  89 —

выводу: каждая страсть есть прежде всего порожденіе само­
любія, которое является необходимой психологической поч­
вой, на которой и изъ которой выростаютъ всѣ страсти, за­
имствуя у нея свои соки и всецѣло опредѣляясь ею въ 
своихъ характерныхъ особенностяхъ. Этимъ, конечно, оправ­
дывается и то мнѣніе отцовъ-аскетовъ, что всѣ страсти пси­
хологически сродны между собою, и, нося на себѣ характеръ 
общаго всѣмъ имъ себялюбія, являются по существу сво­
ему однородными актами: будь то страсть плотская или 
душевная.

Какъ выросшія на такой почвѣ, всѣ страсти суть явленія 
психологическія. Нравственному вмѣненію онѣ подлежатъ 
не за самые по себѣ факты, а за то грѣховное настроеніе, 
которое сопровождаетъ тотъ или другой нашъ поступокъ. 
Точка опоры вмѣняемости страстей покоится на томъ осно­
ваніи, что душа есть начало свободное и господственное, а 
тѣло находится у нея въ подчиненіи. ІІо тѣсной связи души 
и тѣла и внѣшнія проявленія послѣдняго носятъ на себѣ 
отраженіе первой, и оцѣниваются какъ акты свободнаго вы- 
раженія нашей души. Поэтому всѣ наши страсти по преиму­
ществу суть акты волевые. Всѣ помыслы, всѣваемые въ насъ 
врагомъ, дѣлаются въ насъ грѣховными въ зависимости отъ 
нашего произволенія; въ страсть они переходятъ послѣ того, 
какъ въ нихъ помимо ума и сердца приметъ участіе и воля 
человѣка. Главная роль остается въ данномъ случаѣ за во­
лей, отъ которой зависитъ и самое существованіе той или 
иной страсти, и нравственная за нее отвѣтственность предъ 
судомъ Божественной правды. „Грѣхъ, говоритъ преп. Ефремъ 
Сиринъ, вмѣняется не какъ вѣдѣніе, а какъ рѣшимость 4).

Итакъ, результатомъ нашего анализа страстей являются 
слѣдующія три положенія: 1) всѣ страсти имѣютъ одну 
общую основу— самолюбіе; 2) всѣ страсти—явленія психофизи­
ческія и 3) всѣ страсти суть акты волевые (по преиму­
ществу).

Общее понятіе страсти.

Что же касается самаго понятія страсти, то отцы-аскеты 
въ существенномъ пониманіи и опредѣленіи ея въ общемъ

*) 1 т. 24—25. Ср. Соб. VII, 8. Іп. Кас.



—  90 -

согласны. ІІреп. Ефремъ Сиринъ такъ опредѣляетъ страсть: 
„страсть есть грѣховное движеніе, расположеніе ко грѣху и 
усиліе, и какъ бы пожеланіе сдѣлать грѣхъ1). Болѣе точно 
опредѣляетъ страсть преп. Іоаннъ Лѣствичникъ; онъ гово­
ритъ: „страсть есть злое и неудобоискоренимое сложеніе 
помысла и хотѣніе сердца, стремящагося къ душевреднымъ 
пожеланіямъ и грѣховнымъ дѣламъ2). Здѣсь страсть опре­
дѣляется въ моментъ ея образованія изъ помысла, и—по­
нимается какъ отдѣльный, единичный моментъ общаго ду­
ховнаго состоянія человѣка. Такъ какъ далѣе эти отдѣльныя 
страсти часто повторяются въ одной и той же по существу 
формѣ, и этимъ создаютъ навыкъ, ибо отъ частаго въ оныхъ 
упражненія душа получаетъ нѣкоторый навыкъ3),—то страсть 
у отцовъ мыслится уже какъ „грѣховное настроеніе", со­
зданное тѣмъ же навыкомъ. „Страсти не суть какія либо 
легкія помышленія или пожеланія, которыя являются и по­
томъ исчезаютъ, не оставляя по себѣ слѣда: это сильныя 
стремленія, внутреннѣйшія настроенія порочнаго сердца. 
Онѣ глубоко входятъ въ естество души, и долгимъ властво­
ваніемъ надъ нами и привычнымъ удовлетвореніемъ ихъ 
до такой степени сродняются съ нею, что составляютъ, на­
конецъ, какъ бы ея природу". Такъ опредѣляетъ великій 
знатокъ аскетической литературы и носитель отеческаго духа 
нашъ русскій богословъ-подвижникъ, преосвященный Епи­
скопъ Ѳеофанъ4). Пользуясь всѣмъ сказаннымъ, мы можемъ 
дать страсти, приблизительно, такое опредѣленіе: страсти— 
это суть коренящіяся на началахъ эгоизма и самолюбія 
психическія явленія, обнимающія собою всѣ стороны нашей 
души, и характеризующіяся сознательно-свободной ко грѣху 
наклонностью, которая чрезъ частое свое повтореніе пере­
ходитъ въ постоянное грѣховное настроеніе, души и стано­
вится какъ бы второй природой человѣка.

Теперь намъ необходимо кратко указать на отношеніе 
страсти и грѣха между собою. Отцы-аскеты даютъ намъ 
основаніе говорить объ этихъ двухъ понятіяхъ, какъ о срод-

Ц III т. 412.
2) См. добав. къ „Лѣстницѣ" 22 стр. Сл. 26, 91.
3) Авва Дороо., и. XI, 133.
4) См. Дом. Ьес. за 1873 г., стр. 996.



91 —

ныхъ между собою 'и  находящихся во взаимоотношеніи1). 
Изъ разсмотрѣнія нами (въ началѣ сочиненія) грѣхопаденія 
и его послѣдствій, мы видѣли, что грѣхъ, не вытекая изъ 
естества нашей природы, явился, какъ послѣдствіе „развра­
щенной воли". Начало его кроется въ существѣ человѣче­
ской свободы. Основой грѣха была человѣческая „самость". 
Переходя преемственно въ родъ человѣческій, онъ сохра­
няетъ за собой и въ каждомъ отдѣльномъ индивидуумѣ 
всѣ свои существенные признаки, ибо источникъ и сущность 
его скрываются въ нашей душѣ: въ мысляхъ и чувствахъ. 
Образованіе грѣха въ душѣ каждаго человѣка происходитъ 
общимъ (со страстями) путемъ и порядкомъ. Грѣхъ входитъ 
„въ дверь сердца мечтаніемъ лукаваго прилога". Поводомъ 
ко грѣху всегда служитъ тотъ или иной помыслъ. Если 
помыслу удастся остановить вниманіе ума, то наступаетъ 
состояніе извѣстное у отцовъ подъ именемъ „сочетанія", 
когда наши помыслы и помыслы лукавыхъ демоновъ смѣ­
шиваются; далѣе наступаетъ моментъ третій—„сосложенія", 
и, наконецъ, четвертый—чувственное дѣяніе или полный 
грѣхъ2). Всякій грѣхъ совершается ради удовольствія. Можно 
поэтому сдѣлать такое заключеніе, что грѣхъ и по существу 
своему, и по образованію весьма имѣетъ много общаго съ 
явленіемъ „страсти". Всякій отдѣльный грѣхъ называется 
грѣхомъ случайнымъ. Но существуетъ еще грѣхъ страсти и 
страсть грѣха. Отцы-аскеты, не разграничивая строго этихъ 
двухъ понятій, часто одинъ терминъ „грѣха" ставили вмѣсто 
другого „страсти". Все же они не отождествляли ихъ между 
собою. Преп. Исаакъ Сиринъ говоритъ: совершеніе грѣха не 
бываетъ безъ собесѣдованія со страстями3). ІІреп. Іоаннъ 
Кассіанъ страсть называетъ „членомъ грѣха", который по 
существу своему есть то-же, что и страсть4), только съ той 
разницей, что грѣхи суть самыя дѣйствія страстей, когда 
кто приводитъ ихъ въ исполненіе5). Очевидно грѣхъ, какъ 
дѣло, какъ внѣшнее обнаруженіе страсти, т. е. извѣстнаго

Ц Ис. Сир. 85, 403; 1н. Кас Соб. 19, 12; Авв. Дороо. п. 1,23; Добр. II, 
373, 9; 360, 7.

*) См. ГІреп. Исихііі Добр II, 168, 45 —46; ср. Мак. Вел. 43, 6, 9.
3) Ис. Сир. Сл. 85, 403.
4) Соб. 12, 19, 12.
5) Авва Дороо. п. 1, 23.



—  92 —

ему присущи до своего во внѣ обнаруженія. Въ данномъ 
случаѣ грѣхъ является какъ частичное выраженіе отдѣль­
наго момента страсти — какъ настроенія. Тотъ же самый 
грѣхъ, будучи выраженіемъ извѣстной страсти, если кто 
его часто совершаетъ, обращается въ злой навыкъ и дѣ­
лается „страстью грѣха"1 2 *). Такимъ образомъ, страсть пере­
ходитъ въ грѣхъ, а грѣхъ дѣлается страстью; такое взаимо­
общеніе и возможно только при пониманіи этихъ двухъ 
явленій какъ однородныхъ по существу. И грѣхъ и страсть 
мыслятся одинаково, какъ грѣховныя настроенія: первый— 
какъ отдѣльный моментъ въ настроеніи, а вторая—какъ 
цѣльное настроеніе, ставшее постояннымъ навыкомъ души. 
Грѣхъ внутри человѣка безъ своего проявленія составляетъ 
по существу одно и тоже со страстью, а совершенный во 
внѣ есть только обнаруженіе ея'-).

Какъ частичное выраженіе настроенія нашей грѣховной 
воли (такъ какъ грѣхъ происходитъ отъ волиф, фактъ част­
наго грѣха подлежитъ меньшей нравственной отвѣтствен­
ности по сравненію съ грѣхомъ по страсти. Человѣкъ, со­
вершающій грѣхъ не по страсти, обнаруживаетъ „безза­
коніе", т. е. уклоненіе въ сторону отъ закона, выражающаго 
волю Божію: а совершающій грѣхъ по страсти (въ силу 
навыка) обнаруживаетъ кромѣ этого (и больше этого) на­
клонъ ко грѣху. Впавшій въ грѣхъ можетъ скоро покаяться, 
ибо палъ на ровномъ мѣстѣ, гдѣ> подняться легко; а павшій 
по страсти палъ на уклонѣ, гдѣ трудно бываетъ удержаться, 
чтобы не скатиться въ самый низъ. Грѣхъ есть обнаруже­
ніе „извращенной воли", а страсть—„болѣзненной воли" съ 
внутреннимъ содержаніемъ наклона въ сторону грѣха. Вну­
треннее всегдашнее влеченіе ко грѣху дѣлаетъ болѣе отвѣт­
ственнымъ человѣка предъ закономъ правды, ибо человѣкъ 
и до грѣха не переставалъ грѣшить мысленно и по совер­
шеніи его остается въ томъ же расположеніи4). Однако этой 
нравственной отвѣтственности, только развѣ въ сравнитель-

*) Авв. Дороѳ. п XI, 134; Ін. Кас. Соб. 23, 14.
2) Ефр. Сир. Добр. II, 360, 7; 373, 9; III т. 330; I. Лѣст. 26, 40-48.
») I. Касс. Соб. 23, 1.
*) Маке. Исп. Добр. III, 208, 74.



—  93 —

настрбенія души, носитъ на себѣ всѣ тѣ черты, какія были 
ной мѣрѣ, подлежитъ и всякій частный грѣхъ. И на сколько 
оба они, т. е. грѣхъ и страсть являются отвѣтственными въ 
такой степени, можно сказать, опредѣляется и ихъ гибель­
ность въ дѣлѣ спасенія души. Оба они, а особенно, конечно, 
страсти, являются весьма гибельными для души и вредя­
щими дѣлу спасенія1); это—новое свойство, которое также 
сродняетъ между собою страсть и грѣхъ. Отцы-аскеты пред­
ставляютъ намъ цѣлый рядъ свидѣтельствъ того, что дѣй­
ствіе страстей (и пороковъ) всѣхъ и каждой порознь на­
столько разрушительно, что всякую страсть они уподобляютъ 
„губительному недугу"2), который, по словамъ Исаака Си­
рина, „мучая душу умерщвляетъ ее“ 3). И дѣйствительно, 
страсти являются смертію для души4); съ одной стороны— 
онѣ препятствуютъ душѣ—этой своей рабѣ—созерцать Бога, 
Который не можетъ быть видимъ тѣмъ, въ комъ хоть нѣ­
сколько живутъ страсти, а Богъ только чрезъ созерцаніе и 
можетъ быть видимъ и уразумѣваемъ5 *); съ другой—онѣ 
чрезъ это мѣшаютъ душѣ, невѣстѣ Христовой, сочетаться 
съ Чистымъ Небеснымъ Царемъ0) и такъ удаляютъ ее отъ 
Христа, Который „есть жизнь всѣхъ разумныхъ тварей, со­
зданныхъ по подобію Его“ 7). Удаленіе души отъ Бога, какъ 
источника жизни, есть несомнѣнная для нея смерть8).

Резюмируя все сказанное нами на основаніи данныхъ аске­
тической литературы, мы должны отмѣтить, что страсти, не 
составляя нашего естества, являются случайными, времен­
ными болѣзненными наростами на нашей душѣ9), которую 
онѣ, если не будутъ удалены, могутъ подвергнуть вѣчной 
смерти. Удалить эти болѣзненныя явленія зависитъ отъ 
нашей воли. „Страсти суть дверь, заключенная предъ лицемъ

!) Добр. I, 65, 8: Ін. Кас. Соб. 23, 14.
2) Авк. Дороѳ. п. XI, 134.
3) 85 сл. 403.
*) Ефр. Сир. III, 286.
5) Ефр. Сир. II, 115; I. Кас. Соб. 1, 15; Ефр. С. IV, 41; Добр. 1, 33, 35.
(і) Добр. II, 360, 6.
7) Антоній В. Доброт. I, 33, 35.
8) I. Кас. Соб. 23, 13.
«) Ис. Сир. 28.



—  94  —

чистоты. Если кто не отворитъ этой двери, то не войдетъ 
онъ въ непорочную и чистую область сердца; просвѣтить же 
свою душу невозможно тому, кто предварительно не очистилъ 
себя отъ страстей. Слѣдовательно, для того, кто хочетъ спа­
стись, а спасеніе есть цѣль истинно-христіанской жизни, 
борьба со страстями является неизбѣжной.

Іеромонахъ Николай.

Сергіевъ Посадъ, 
Московская Дух. Академія.

> 4 ^  А *



Мысли мірянина о современномъ исполненіи 
церковныхъ служ бъ*)>

V. Чѣмъ у  н а с ъ  с т а р а ю т с я  о п р а в д а т ь  н е б р е ж е н іе  
о ц е р к о в н о й  с л у ж б ѣ .

Теперь нужно разсмотрѣть слышанныя мною возраженія 
со стороны многихъ духовныхъ лицъ.

А) „Что же> говорятъ: неужели Вы хотите, чтобы все со­
вершалось безъ пропусковъ, по монастырски?"—Отвѣчаемъ: 
„А какъ же совершалось богослуженіе 50 лѣтъ назадъ,— 
словомъ до 1869 года, т. е. до сокращенія штатовъ, при 
прежнихъ священникахъ, и причетникахъ (дьячкахъ)? Тогда 
не только въ большіе праздники, но и во всѣ воскресные 
дни, стихиры на „Господи воззвахъ", на литіи, на стиховнѣ 
и на хвалитѣхъ, не только не пропускались, но даже не чи­
тались, а всегда пѣлись; тогда литія на всѣхъ всенощныхъ 
бдѣніяхъ, величаніе и избранный псаломъ, не пропускались; 
праздничный тропарь предъ благословеніемъ хлѣбовъ, и на 
„Богъ Господь" повторялся три раза; тогда молящихся было 
больше, и священники ходили по храму, кадили икону и 
народъ, не жалуясь па т ѣснот у и иевозмоо/сность. Шесто­
псалміе и кафизмы читались среди храма; оба канона въ 
большіе праздники не пропускались; ирмосы пѣлись по 
дважды и съ катавасіями; антифоны на литургіи не про­
пускались. Въ великій постъ полунощница, тропари троичные, 
сѣдалыіы осмогласника, каѳизмы на утрени и на часахъ, 
пѣсни на трипѣенцахъ исполнялись по уставу; 12 малыхъ 
поклоновъ, при молитвѣ Св. Ефрема Сирина, и повторная

') Окончаніе.—См. „Г. Ц.а м. Ноябрь.



—  96

молитва съ однимъ великимъ поклономъ, исполнялась какъ 
должно; „ Помяни пасъ Господи!.. Владыко!.. Святый!., егда 
пргидеши во царствіи Твоемъ“ исполнялись причетниками, въ 
великій постъ предъ царскими вратами „со сладкопѣнгемъ“ 
и земными поклонами; рядовой канонъ на повечеріяхъ вы­
читывался; „Господи силъ съ нами буди“ пѣлось полііостію 
со стихами изъ псалма 150, послѣ чего причетники предъ 
царскими вратами пѣли: „Господи аще не бихомъ святыя 
Твоя имѣли молитвенники“ и проч. съ земными поклонами; 
на повечеріяхъ и на преждеосвяіцснныхъ литургіяхъ пред­
стоящіе „повергались долуи и „падали ницъи, несмотря на 
званіе, возрастъ, и полъ. На страстной недѣлѣ „Се женихъ 
грядетъ“ и „ Чертогъ Твой... пѣлись трижды косно и со сладко- 
пѣпіемъ] св. Евангеліе читалось по 13 главу Іоанна включи­
тельно; стихиры въ великій четвергъ, пятницу и субботу и 
антифоны на страстяхъ не сокращались, какъ теперь, почти 
до нуля; на пасхальной утрени два сосуда съ фиміамомъ 
ставились, и ни священники ни публика „не жаловались на 
угаръ... На пасху канонъ пѣлся полностію; послѣ каждой 
пѣсни причетники сходились на катавасію; священники хо­
дили съ крестомъ и трехсвѣчникомъ по храму, кадили и 
привѣтствовали предстоящихъ (несмотря на дѣйствительную 
тѣсноту, которая бываетъ на пасху), не прекращали христо­
сованье съ народомъ до тѣхъ поръ, пока не похристосуются 
всѣ находящіеся во храмѣ, а такъ какъ причетники тоже 
христосовались и на клиросѣ ихъ не было, то въ храмѣ 
господствовало „веліе молчаніе“, только изрѣдка прерываемое 
любителями, которые пѣли „Христосъ воскресе“; стихиры пасхѣ 
на вечернѣ пѣлись среди храма, и проч. и проч. Никто не 
жаловался „на перехутомлепіе“, и іге называлъ приходскія 
мірскія церкви монастырями;—я, бывши гимназистомъ, и 
восемь лѣтъ, безъ пропуска, бывая въ Новочеркасской 
Николаевской Церкви, съ клятвою могу подтвердить, что 
это было такъ; иначе откуда же бы я зналъ такія подроб­
ности, которыя здѣсь излагаю? -Разставшись въ десять лѣтъ 
окончательно со „старообрядцами44, я въ знаніи церковнаго 
устава могъ усовершенствоваться только при посредствѣ при­
четниковъ. Да и въ монастыряхъ продолжительность бого­
служенія зависитъ не отъ того, что тамъ нѣтъ пропусковъ, 
а главнымъ образомъ отъ канонарховъ, и отъ праздничныхъ



—  97 —

чтеній между каѳизмами на сѣдальнахъ; я очень хорошо 
помню, что праздничныя утрени: рождественская, крещенская, 
благовѣщенская, крестовоздвиженская, совершаемыя въ при­
ходскихъ церквахъ г. Новочеркасска, безъ всякихъ пропус­
ковъ, продолжались не болѣе трехъ часовъ. Литургія вмѣстѣ 
съ проскомидіею и часами занимала не больше двухъ ча­
совъ; что же, неужели это утомительно, когда на 365 дней 
въ году такихъ службъ придется не болѣе семи (25 Декабря, 
6 Января, 25 Марта, 15 Августа, 14 Сентября, Входъ Господень 
въ Іерусалимъ, Сошествіе Св. Духа)? Въ остальные дванадеся­
тые праздники, утреня и литургія вмѣстѣ продолжались не 
свыше зѴа часовъ. Неужели же, ради страшныхъ созерцаній, 
истинно-православный человѣкъ будетъ жаловаться на уста­
лость?—И дѣйствительно прежде не жаловались.

Б) Говорятъ священнослужители въ свое оправданіе, что 
сокращеніе необходимо потому, что публика утомляется про­
должительностію службъ и что число интеллигентныхъ лицъ, 
посѣщающихъ храмы, Съ каждымъ годомъ уменьшается. На 
этомъ возраженіи нужно остановиться подробнѣе. Прежде 
всего, кого подразумѣваютъ подъ именемъ публики?—Если 
крестьянство и мѣщанство, мелкое чиновничество, и купече­
ство, составляющія болѣе 90 процентовъ всего населенія, то 
нечего и доказывать, что эти сословія не только не тяго­
тятся продолжительностію богослуженія, но наоборотъ,—не 
любятъ тѣхъ священниковъ, которые служатъ „не истово“; 
а если разумѣть интеллигенцію/ въ тѣсномъ смыслѣ, то вѣдь 
она составляетъ менѣе десяти процентовъ населенія. Съ 
какою же цифрою нужно согласовать богослуженіе?—Конечно 
не со второю.

Далѣе: несмотря на уступки со стороны Церкви, число 
интеллигентовъ, посѣщающихъ храмы, все равно уменьшается 
„сгсзсепДо*.—Въ самомъ дѣлѣ, 50 лѣтъ тому назадъ, всенощ­
ныя совершались только отъ Ѳоминой недѣли до 14 Сен­
тября, а съ 14 Сентября до Ѳоминой совершались утрени. 
Такой порядокъ существовалъ повсемѣстно (кромѣ домовыхъ 
Церквей) до конца шестидесятыхъ годовъ, а между тѣмъ на 
утреню въ нашей Донской епархіи приходили генералы и 
полковники, чиновники и офицеры нижнихъ ранговъ, ба­
рыни и барышни, въ бурнусахъ, кацавейкахъ, мантиліяхъ и 
шляпахъ, не говоря уже о купцахъ, казакахъ, и прочихъ

7ГОЛОСЪ Ц Е Р К В И .



— 98 —

разночинцахъ. Въ праздничные дни въ Церкви негдѣ было 
яблоку упасть; мы гимназисты также вставали рано (см. выше); 
утреня тогда начиналась въ 4 часа ночи, и непосредственно 
за нею совершалась ранняя обѣдня; всѣ, приходившіе на 
утреню, оставались и на обѣдню. Теперь же, уступая требо­
ваніямъ жизни, круглый годъ совершаются всенощныя 
бдѣнія, раннія обѣдни начинаются не раньше 7 часовъ 
утра, позднія въ 91/2 часовъ и даже въ юѴа часовъ (въ 
большихъ городахъ, и въ домовыхъ Церквахъ), и все-таки 
интеллигенція блистаетъ своимъ отсутствіемъ въ храмахъ. . .  

прежде (въ Новочеркасскѣ) интеллигенція, начиная говѣть 
въ понедѣльникъ съ вечерни, рѣдко со вторника, ходила 
исправно ко всѣмъ службамъ и пріобщалась исключительно 
въ субботу; а теперь (въ Ю. 3. Россіи) утреня совершается 
или съ вечера, или же въ 6 часовъ утра (въ деревняхъ) и 
все таки интеллигенція, если пріобщается въ среду на преяще- 
освяіценной литургіи, то начинаетъ говѣть съ понедѣльника 
съ вечера, если же въ субботу, то съ четверга съ вечера, и 
даже со вторника и съ пятницы утра, и пріобщившись уже 
не идетъ въ тотъ день вечеромъ въ Церковь, а иногда даже 
не остается до окончанія литургіи.

Интеллигенція давно сама себя исключила изъ нѣдръ 
Церкви, и причины ея отпаденія отъ Церкви заключаются 
не въ продолжительности церковныхъ службъ, а идутъ со 
временъ реформъ Петра Великаго, и подробно изложены въ 
докладѣ покойнаго столпа Церкви—Высокопреосвященнаго 
Амвросія, Архіепископа Харьковскаго, прочитаннаго имъ на 
архіерейскомъ съѣздѣ, и напечатаннаго, болѣе десяти лѣтъ 
тому назадъ, если не ошибаюсь, въ „Вѣрѣ и Разумѣ". Тамъ 
читатель можетъ подробно познакомиться съ историческими 
причинами отпаденія отъ Церкви подавляющаго большин­
ства нашей интеллигенціи.

Нашу интеллигенцію невозможно возвратить въ лоно 
Церкви такими уступками, какъ сокращеніе благолѣпнаго 
православнаго богослуженія. Въ самомъ дѣлѣ, если подав­
ляющее большинство нашей интеллигенціи воспитывается 
такъ, что никогда въ домѣ не видитъ священника, никогда 
въ самыхъ важныхъ случаяхъ жизни не совершаетъ не 
только домашнихъ молебновъ, по даже не молится ни утромъ,



—  99

ни вечеромъ, ни предъ обѣдомъ и ужиномъ; никогда не 
принимаетъ священника со крестомъ, или святою водою, ни­
когда не только не читаетъ, но даже не имѣетъ въ домѣ 
Евангелія, не говоря уже о всей библіи, не находитъ 
никакой радости въ чтеніи этой (по выраженію Гейне) 
„Книги книгъ*, скучаетъ при чтеніи лучшихъ духовныхъ 
произведеній и въ то же время зачитывается по цѣлымъ 
ночамъ сочиненіями Эмиля Золя, Декамерономъ, и дру­
гими порнографистамп, „на самомъ дѣлѣ утомляется“ даже 
отъ такой, сравнительно короткой, торжественной и ра­
достной службы, какъ пасхальная утреня, и въ тоже время 
подъ новый годгь „не утомляясь“ танцуетъ до семи ча­
совъ , утра въ клубахъ, въ страстную ночь великаго чет­
верга играетъ въ ресторанахъ (первоклассныхъ) на бил­
ліардѣ, или же ВТ) другихъ увеселительныхъ заведеніяхъ 
въ карты, далеко за полночь, закусывая при этомъ кро­
вавымъ бифштексомъ ст> трюфелями, и запивая кофе со 
сливками, или шоколадомъ съ ванилью, 24 декабря вече­
ромъ для милыхъ и благовоспитанныхъ дѣтей устраиваетъ 
елку съ танцами и костюмами; послѣ исповѣди, благо­
даря свободному вечеру, играетъ въ винтъ, закусывая въ 
11 часовъ ночи разварною осетриною, приходитъ пріоб­
щаться при пѣніи „Отче нашъи (фактъ) и притомъ... 
(страшно сказать, но прошу вѣрить 71 лѣтнему старику)— 
напившись чаю въ постели... „Еще успѣемъ“, говорятъ такіе 
субъекты. — Даже на одрѣ смертельной болѣзни, боль­
шинство интеллигентовъ (т. е. окружающіе ихъ) „не по­
сылаютъ за священникомъ съ цѣлію напутствія, чтобы не 
напугать трудно б о л ь н о г о При леченіи трудно больного 
интеллигента, меня самого однажды замѣнили другимъ вра- 
чемъ за то только, что я, видя неминуемый летальный 
исходъ, предложилъ пригласить священника. Что это за 
врачъ, который не надѣется па свои знанія,ш а совѣтуетъ 
приглашать попа*. Такова была моя врачебная аттестація 
со стороны интеллигентнаго семейства, причемъ и при 
другомъ врачѣ, больной, послѣ) отказа мнѣ, умеръ черезъ 
два дня.

Коснувшись врачебной стороны, я долженъ упомянуть, 
что при изслѣдованіи больныхъ интеллигентовъ, обоего пола, 
я  по крайней мѣ,рѣ въ 95 случаяхъ изъ 100 не видѣ>лъ па



—  100 —

груди креста; тоже самое явленіе сплошь и рядомъ наблю­
далъ у интеллигентовъ, опредѣляющихся на военную службу, 
которые по уставу подвергаются врачебному осмотру, раздѣ­
ваясь до нага: этотъ же фактъ является постояннымъ, напр. 
въ баняхъ, купальняхъ, гдѣ при раздѣваніи я почти не ви­
далъ крестовъ не только у взрослыхъ интеллигентовъ, но 
даже у ихъ дѣтей, мальчиковъ 8—5 лѣтъ.—Если-же сняты 
крестильные кресты, въ большинствѣ случаевъ золотые, или 
вызолоченные, а слѣдовательно блестящіе, дѣти же любятъ 
всѣ блестящіе предметы,—то является вопросъ: Съ какого 
момента діыпи сбрасываютъ съ себя этотъ видимый знакъ по­
слѣдователя Христова и кто побуэісдаетъ ихъ къ этому?.. Отвѣтъ 
грустный, но смѣемъ думать—правильный: побуждаютъ роди­
тели и воспитатели, но ни въ какомъ случаѣ, не няньки,

Нотъ къ такимъ-то субъектамъ можно, безъ грѣха, отнести 
изреченіе Іисуса Христа: „Аще кто постыдится Мене и моихъ 
словесъ, въ родѣ семъ, прелюбодѣйнѣмъ и грѣшнѣмъ, Сынъ 
человѣческій постыдится его, егди пріидетъ во словѣ Отца 
своего со ангелы святыми“ (Марк. Гл. VIII— стихъ 88). 
Къ этой же группѣ можно отнести и тѣхъ ((|иа8і) религіоз­
ныхъ интеллигентовъ, которые стыдятся устанавливать иконы 
въ залахъ и гостинныхъ (хотя бы по одной), а устраива­
ютъ гдѣ нибудъ въ уголкѣ дома, такъ называемую, „образную 
комнату“. Объ этихъ господахъ точно также Архіепископъ 
Амвросій упоминаетъ въ своемъ докладѣ, и также далеко 
не съ положительной стороны.—Но лучше всего обрисовано 
религіозное міросозерцаніе нашей интеллигенціи въ статьѣ 
А. Введенскаго: „Причины невѣрія по даннымъ религіозной 
анкеты“... напечатанной въ книжкахъ журнала „Странникъ“ 
за истекшій 1911 годъ.

Исчисленные выше факты даютъ намъ полное право за­
ключить, что подавляющее большинство нашей интеллиген­
ціи давно „истлѣло страстьми“, и только подъ тяжкой 
карой Промысла Божія „способно свой падшій обновити об-  

разъи (Догматикъ, Богородиченъ, 4-го гласа).—И такую-то 
интеллигенцію надѣются возвратить въ лоно Церкви такими 
мѣрами, какъ сокращеніе богослуженія; поистинѣ печальное 
заблужденіе. Такая интеллигенція не заслуживаетъ ни ма­
лѣйшихъ уступокъ со стороны Церкви еще и потому, что, 
по мѣрѣ уступокъ, она будетъ предъявлять новыя требованія..,



—  101 —

VI. Проектъ сокращенія церковной службы.

На основаніи изложеннаго, трудно согласиться съ проек­
томъ предполагаемыхъ дальнѣйшихъ сокращеній нашего 
православнаго богослуженія, выработанныхъ напр. на епар­
хіальномъ съѣздѣ Рижскаго духовенства; конечно, не наше 
дѣло давать совѣты нашимъ духовнымъ наставникамъ, но 
если дальнѣйшее сокращеніе будетъ, такъ сказать, санкціониро­
вано начальствомъ, то моэісно ли поручиться за то, что лучшая 
часть общества не отпадетъ отъ Церкви, и не образуются 
новыя секты на почвѣ недовольства новыми порядками богослу­
женія, которыя въ дальнѣйшемъ развитіи своею вѣроученія, 
■неизбѣжно коснутся догматической и нравственной стороны 
православнаго ученія. Вотъ гдѣ опасность для Православной 
Церкви; опасность серьезная, съ которой необходимо счи­
таться. ,

Вѣдь если Церковь молится „о мирѣ всего міра, и о соеди­
неніи всѣхъ*, то, значитъ, она скорбитъ объ отпадшихъ чле­
нахъ своихъ,\и желаетъ возвратить ихъ въ свое лоно; „старо­
обрядцы", пріемлющіе священство, ближе всѣхъ сектантовъ 
стоятъ къ Церкви, и по численности превосходятъ дру­
гія общины; хорошо зная духъ „старообрядчества", я 
готовъ утверждать, что хотя не единственною, но одною 
изъ главныхъ причинъ упорства „старообрядцевъ" служитъ 
слишкомъ сокращенное, и часто до крайности невнима­
тельное исполненіе православнаго богослуженія.

Обыкновенно говорятъ, что „сокращеніемъ богослуо/сенія пра­
вославіе нисколько не нарушается*.—Да, скажемъ и мы, пра­
вославное вѣроученіе не нарушается, но не надо забывать, 
что для выраженія почтенія и благоговѣнія, не только царю 
земному, но и постановленнымъ отъ него вельможамъ, и 
нашимъ ближайшимъ начальникамъ, установлены извѣ­
стныя формы выраженія этого почтенія, и мы всѣ чрезвы­
чайно боимся нарушить эти формы и отступить отъ такъ 
называемаго этикета — боимся потому, чтобы не потерять 
расположенія земныхъ владыкъ. А если такъ, то не тѣмъ ли 
больше мы должны заботиться о соблюденіи извѣстныхъ, 
издавна церковью установленныхъ формъ для выраженія 
почтенія и благоговѣнія къ Царю царей? Мы должны рев-



—  102 —

постно охранять весь церковный ритуалъ и выражать слу­
женіе небесному Царю „благообразно и по чину“.

VII. Д а л ь н ѣ й ш ій  о п р а в д а н ій  б о г о с л у ж е б н ы х ъ  о п у щ е н ій .

В) Третье возраженіе заключается въ томъ, что при со­
храненіи штатовъ, въ 1869 году, когда оставлены въ Церкви 
только священникъ и псаломщикъ, исполнять богослуженіе 
по уставу просто пекому; это возраженіе, по нашему мнѣ­
нію, самое серьезное, но о немъ подробно ская^емъ ниже, 
когда будемъ говорить о практическихъ мѣрахъ къ устра­
ненію нарушеній устава.

Такъ какъ всякому явленію и факту, какъ въ физической, 
внѣшней, такъ и во внутренней, нравственной, духовной 
жизни общества и народа предшествуетъ какая либо при­
чина, то и намъ, хотя приблизительно, необходимо опредѣ­
лить причины упадка нашего благолѣпнаго богослуженія, 
о которомъ даже инославные отзываются съ восторгомъ и 
говорятъ, что напр. православная литургія не имѣетъ себѣ 
подобной ни въ одномъ христіанскомъ вѣроисповѣданіи. 
Я еще разъ оговариваюсь, что, не будучи спеціалистомъ, не 
претендую на непогрѣшимость моего мнѣнія, хотя всегда 
основываю его на фактахъ; итакъ, причины заключаются въ 
слѣдующемъ:

1) Небрежность нѣкоторой части самихъ священниковъ, 
въ исполненіи богослуженія; въ одномъ изъ губернскихъ 
городовъ однажды я былъ на всенощной подъ Рождество 
Христово; совершалъ богослуженіе настоятель, мой знако­
мый священникъ, магистръ богословія, соборнѣ съ другимъ 
священникомъ и дьякономъ; всенощная вмѣстѣ съ повече­
ріемъ продолжалась часъ и двадцать минутъ, и когда окон­
чилась, мы пошли вмѣстѣ по домамъ по одной дорогѣ; на 
пути я спросилъ: „Вы, кажется, отецъ X, таки порядочно 
сократили всенощную?"—„Да что жъ напрасно калякать-то", 
послѣдовалъ отвѣтъ.—Судите читатель сами, каково мнѣ 
было слышать выраженіе „напрасно калякать“ изъ устъ 
образованнаго, пожилаго магистра, находившаго превосход­
ныя пѣснопѣнія, составленныя въ честь родившагося Бога 
Младенца „напраснымъ каляканьемъ!“



—  103 —

Другой фактъ. Въ Харьковѣ есть богатая Воскресенская 
церковь, построенная въ купеческой части города, недалеко 
отъ единовѣрческой церкви; храмъ въ ней всегда праздно­
вался на второй день пасхи и утреня совершалась „благо­
образно и по чину“ съ вечера на первый день; для меня, 
когда я былъ студентомъ, всегда доставляло высокое на­
слажденіе ходить на храмовой праздникъ въ эту церковь. 
Въ 1882 году я случайно былъ въ Харьковѣ на пасху, и 
на первый день въ 5 часовъ по полудни отправился въ 
названную церковь на храмъ; и что же? Пропустили совер­
шенно повечеріе, полунощницу; вечерню же и утреню такъ 
сократили, что я не узналъ того богослуженія, которымъ 
наслаждался въ юности; стихиры на „Господи воззвахъ“ и 
на „Хвалитѣхъ“ пропѣли по одной; стихиры пасхѣ на ве­
черни совсѣмъ пропустили, а на утрени только пропѣли 
первую стихиру: „Пасха священная намъ днесь показася", по­
томъ Слава и нынѣ: „Воскресенія день и просвѣтимся торэюе- 
ствомъи. Изъ пасхальнаго канона въ каждой пѣснѣ пропѣли 
но одному ирмосу, и по одному тропарю и затѣмъ малая 
ектенія, а канонъ Богородицѣ: „Умерщвленія предѣлъ сло­
мила есии пропустили весь цѣликомъ; я думалъ съ болью 
въ сердцѣ: если такъ совершается богослуженіе въ храмо­
вой праздникъ, и въ день торжества изъ торжествъ, то во 
что же превращается служба въ другіе дни?

Тоже самое въ Новочеркасскѣ; когда я, послѣ 21 года 
разлуки съ Новочеркасскомъ, пріѣхалъ туда на пасху въ 
1899 году, и пошелъ въ ту же Николаевскую церковь, то 
сравнивая видимое и слышимое съ тѣмъ, что было въ пе­
ріодъ времени съ 1850 по 1869 годъ, я просто плакалъ; 
факты эти доказываютъ, что упадокъ богослуженія идетъ у 
насъ сгезсспйо.

2) Недостаточное знакомство многихъ священниковъ съ 
церковнымъ уставомъ; опять факты: въ одномъ мѣстечкѣ 
Гродненской губерніи была расположена Донская артилле­
рійская конная баттарея, въ которой я служилъ младшимъ 
врачемъ. Пасха въ тотъ годъ 1866 была марта 27; Благовѣ­
щеніе приходилось въ Великую пятницу; и вотъ наканунѣ 
въ четвергъ страстной недѣли приходитъ ко мнѣ молодой 
(лѣтъ 32) свящешшкъ съ просьбою посовѣтывать ему (онъ 
уже зналъ, что я бывшій „старообрядецъ") какъ соединить



— 104 —

утреню великой пятницы (страсти) съ утренею въ честь 
Благовѣщенія; я отвѣтилъ, что вѣдь есть же въ концѣ 
великопостной тріоди—главы Марка Монаха;— „Представьте 
себіъ“, наивно отвѣчалъ онъ, „что л даже и не слыхалъ о 
ыихъ“, послѣ этого мы пошли къ нему въ домъ, взяли 
тріодь, п чтобы во время богослуженія, не перелистывать 
книгу тріоди, п не дѣлать справокъ, мы выписали на 
отдѣльной бумажкѣ Маркову главу на данный день, и 
послѣ вечерняго чаю отправились на страсти, при чемъ 
священникъ попросилъ меня стать на клиросъ, такъ какъ 
причетнику трудно слѣдить за ходомъ службы, а тріодь одна, 
я согласился, іі священникъ остался очень доволенъ.

Въ одномъ мѣстечкѣ Подольской губерніи, гдѣ я про­
служилъ съ полкомъ 9 лѣтъ, да въ отставкѣ прожилъ два 
года, въ мѣстной церкви, я также былъ пораженъ незна­
ніемъ устава: случилось навечеріе Р. Хр. въ субботу; по 
уставу, литургія, въ этомъ случаѣ, совершается отдѣльно 
отъ вечерни, и на литургіи произносится Евангеліе Луки, 
Зачало—5; а на вечернѣ Матѳея—Зачало 53; но тамъ читали 
литургійное евангеліе на вечернѣ (т. е. Луки—Зачал. 5): на 
литургіи я не былъ; на Благовѣщеніе на литургіи—Луки, 
Зачал. 3; а дьяконъ читаетъ общее евангеліе Богородицѣ— 
Луки Зач. 54; въ недѣлю предъ Рождествомъ, читается 
евангеліе Матѳея,—Зачал. 1, а рядовое оставляется; тамъ же 
читаютъ оба евангелія; въ 1905 году—Благовѣщеніе прихо­
дилось въ пятницу на 4-й недѣлѣ поста; на утрени я не 
былъ, но пришелъ къ литургіи; безграмотный (буквально» 
псаломщикъ прочиталъ часы 3 и 6, но 9 часъ и изобрази­
тельныя пропустилъ; священникъ, или дьяконъ только по 
временамъ выглядывали изъ сѣверныхъ дверей алтаря, но 
никакихъ указаній псаломщику не дѣлали; затѣмъ началась 
литургія Златоустаго, безъ вечерни, стихиръ и паремій, 
/(опустимъ, что этими отступленіями православіе не нару­
шается, но за то съ ясностію обнаруживается или невѣ­
жество или небрежность священнослужителей, или то и 
другое вмѣстѣ.

3) Упадку современнаго богослуженія сильно содѣйствуютъ 
также нынѣшніе псаломщики, замѣнившіе дьячковъ-причет- 
никовъ. Они въ громадномъ, подавляющемъ большинствѣ, 
не знаютъ устава, не знаютъ пѣнія на 8 гласовъ, нисколько



—  105 —

не интересуясь ни уѣмъ ни другимъ, часто среди нихъ 
встрѣчаются лица совершенно безграмотныя. Всѣхъ пса­
ломщиковъ можно раздѣлить на три группы: первую группу 
составляютъ окончившіе курсъ семинаріи, обязанные до руко­
положенія во священники прослужить извѣстный срокъ въ 
должности псаломщика, или учителя; эти лица, большею 
частію страдаютъ самомнѣніемъ, смотрятъ на свою службу, 
какъ на переходную ступень, мечтаютъ о священствѣ, ищутъ 
и высматриваютъ невѣстъ, и исчисляютъ дни и часы, когда 
они развяжутся съ должностью псаломщика. Они не забо­
тятся ни о самоусовершенствованіи, ни объ улучшеніи по­
рядка богослуженія; держатъ себя на равной ногѣ со свя­
щенникомъ, который находитъ неудобнымъ проявлять надъ 
ними свою власть, какъ надъ будущими коллегами, очень 
часто являются на службу поздно, и поручаютъ исполнять 
свои обязанности ученикамъ мѣстныхъ школъ, или грамот­
нымъ крестьянамъ; группа такихъ псаломщиковъ, впрочемъ, 
невелика.

Ко второй группѣ, большей по численности, нужно отнести 
псаломщиковъ, неокончившихъ полнаго курса семинаріи, но 
за то окончившихъ курсъ духовныхъ училищъ; между ними 
иногда встрѣчаются прослужившіе нѣсколько лѣтъ учите­
лями, и поступившіе па должность псаломщиковъ, съ цѣлію 
когда нибудь дослужиться до сана дьякона, и даже, при 
благопріятныхъ обстоятельствахъ—священника. Псаломщики 
этой группы отличаются отъ предыдущихъ только тѣмъ, 
что они болѣе скромны, и менѣе страдаютъ самомнѣніемъ. 
Хотя служебная дисциплина и этой группы довольно слабая, 
но въ общемъ этого сорта псаломщики болѣе послушны 
священнику; псаломщики обѣихъ группъ служатъ обыкно­
венно въ уѣздныхъ городахъ, мѣстечкахъ, п рѣдко въ круп­
ныхъ селахъ.

Наконецъ третью, самую многочисленную группу соста­
вляютъ псаломщики, неокончившіе курса духовныхъ учи­
лищъ, и получившіе мѣсто, по снисходительности начальства; 
они часто поступаютъ на должность, получая ее послѣ отца, 
тестя, или дяди; между ними, хотя рѣдко, но встрѣчаются 
и сыновья дьяконовъ, и даже священниковъ,—неудачники 
духовныхъ школъ; вотъ эти-то лица большею частію не 
только не знаютъ устава, но даже не умѣютъ читать; въ



—  106 —

великій постъ напр. на пареміяхъ они всегда произносятъ: 
„Причтей* (вмѣсто притчей) чтеніе41; а въ большіе празд­
ники поютъ „Елицы во креста (вмѣсто во Христа) крестис- 
теся44 и никакими казнями нельзя заставить ихъ произно­
сить эти слова правильно; они никогда не заглядываютъ ни 
въ уставъ, ни въ Марковы главы, ни въ служебникъ; въ 
1896 году пасха была Марта 24, а годъ былъ високосный, 
ключъ границъ былъ В., сыропустъ приходился февраля 4, 
а праздникъ Срѣтенія приходился въ пятницу на сырной 
недѣлѣ. Хотя отданіе Срѣтенію полагается 9-го февраля, но 
такъ какъ съ 5 февраля наступалъ великій постъ, то отданіе, 
по Марковымъ главамъ, должно совершаться въ недѣлю 
сырную (4 февраля); между тѣмъ, я, говѣя на первой недѣлѣ 
поста, слушалъ на утренѣ послѣ аллилуія тропарь празд­
нику Срѣтенія, а на трипѣснцѣ ирмосы Срѣтенскаго канона, 
и все эго исполнялось до 9 февраля; ни священникъ, пи 
дьяконъ не сдѣлали никакихъ указаній псаломщику; пса­
ломщики этой группы не знаютъ также того, что на 5 не­
дѣлѣ великаго поста псалтирь стнхословится иначе, нежели 
на остальныхъ недѣляхъ, и въ среду 5 недѣли на ве­
черни читается не 18 кафизма, какъ обыкновенно, а 7-я; 
не знаютъ, что отъ сырной недѣли до отданія праздника 
Воздвиженія (21 сентября) въ воскресные дни на утренѣ, 
кромѣ Ѳоминой недѣли, и недѣли 50-цы или же большихъ 
праздниковъ, уже не поется поліелей („Хвалите имя Го­
сподне44), а вмѣсто него произносится 17 кафизма; не знаютъ 
что отъ Ѳоминой недѣли до отданія праздника пасхи, во 
всѣ воскресные дни, на 9-й пѣсни „ Честнѣйшая44 не поется; 
не знаютъ, что во весь годъ на вечернѣ въ воскресные дни 
псалтирь не произносится; и потому если случится въ по­
недѣльникъ великій праздникъ, то они на всенощномъ бдѣніи, 
немедленно послѣ великой ектеніи, поютъ не прямо „Господи 
воззвахъ“у а сначала поютъ „Блаженъ мужъ“, „аллилуія“ и 
гіроч. и проч. Всѣ три группы псаломщиковъ, составляютъ 
хроническую болѣзнь клира {которую невозможно излечить 
безъ „хирургическихъ44 средствъ) и въ дѣлѣ богослуженія не 
выдерживаютъ никакого сравненія съ прежними причетни­
ками, проникнутыми настолько духомъ строгой церковности, 
что имъ невольно прощаешь нѣкоторыя ихъ отрицательныя 
стороны, чему доказательствомъ служитъ мое продолжи-



— 107 —

тельное и близкое знакомство съ ними, во время моей гим­
назической жизни (см. выше).—Если же прибавить къ этому, 
что третья группа наполняетъ сельскіе и деревенскіе при­
ходы, и что среди этой группы иногда попадаются люди 
не трезвые, то читатель вполнѣ пойметъ, какой хаосъ мо­
жетъ выйти на службѣ, въ особенности весною, когда гра­
мотные крестьяне на нолевыхъ работахъ, и замѣнить пса­
ломщика на клиросѣ некому.

Не лишнимъ считаю прибавить, что служа земскимъ вра- 
чемъ 4 года въ одной изъ южныхъ губерній, и имѣя разъ­
ѣздной участокъ въ 9 волостей, мнѣ» при разъѣздахъ при­
ходилось очень часто сталкиваться съ псаломщиками, какъ 
съ представителями сельской интеллигенціи, приходилось 
нерѣдко останавливаться у нихъ на квартирѣ, во время 
вьюги, или грязи; и что же? Нерѣдко они кушаютъ мясо 
въ обычные посты, у многихъ я не видѣ»лъ ни еванге­
лія, ни псалтыри, и только изрѣдка у стариковъ—встрѣ»- 
чалъ молитвословъ: но за то находилъ сочиненія Толстого, 
сепаратиста Тараса Шевченко, заклятаго ненавистника Россіи, 
и даже Эмиля Золя. — Интересно знать, если бы теперь 
13—14—15 лѣтній, колеблющійся гимназистъ, подобно мнѣ, 
попалъ подъ вліяніе такихъ псаломщиковъ, то какими бы 
книгами снабжали они его; конечно не такими, какія я по­
лучалъ отъ Новочеркасскихъ, Николаевскихъ причетниковъ.

4) Четвертую причину упадка богослуженія составляетъ 
недостатокъ, и даже иногда совершенное отсутствіе, въ нѣ­
которыхъ, современныхъ священникахъ, и въ особенности 
въ псаломщикахъ, того духа церковности, который лѣтъ 
40—50 тому назадъ былъ такъ присущъ всему нашему ду­
ховенству.—За свою долгую жизнь и сорокалѣлтіюю службу 
въ разныхъ мѣстностяхъ нашего необъятнаго отечества, я 
наталкивался на массу фактовъ, подтверждающихъ справед­
ливость моихъ словъ.

Мнѣ могутъ возразить, что отрицательные факты, какъ 
частичные, не даютъ права на обобщеніе; согласенъ и не 
обобщаю, но все таки утверждаю, что важно не число фак­
товъ, а самая возможность ихъ появленія среди духовенства, 
подобно тому какъ важенъ не единичный Талонъ, а почва, 
воспитавшая подобную личность.



—  108

5) Наконецъ пятою и одною изъ самыхъ серьезныхъ при­
чинъ упадка богослуженія служитъ сокращеніе штатовъ 
въ 1869 году.

VIII. Какъ помочь д ѣ л у  ц ерк овн аго благолѣпія .

Какія же мѣры можно предложить для устраненія недо­
статковъ въ нашемъ богослуженіи?—1) Прежде всего нужно 
возстановить тѣ штаты свяіцеішо-церковно-служителей, ко­
торые были до 1869 года; при сокращеніи штатовъ до такой 
крайней степени, что въ большинствѣ церквей оставлены 
только священникъ и псаломщикъ, вѣроятно имѣлось въ 
виду, что при церковныхъ школахъ образуются пѣвческіе 
хоры, и что между прихожанами всегда найдутся любители 
чтенія и пѣнія. Это большая ошибка: въ Неликой Россіи, 
дѣйствительно, можно много найти любителей среди куп­
цовъ, приказчиковъ, мелкихъ чиновниковъ, и сельской ин­
теллигенціи; но какіе любители могутъ быть въ губерніяхъ: 
Гродненской, Волынской, Подольской, и вообще въ Сѣверо- 
Западномъ и Юго-Западномъ краѣ, гдѣ купцы и приказ­
чики—жиды; чиновники сгруппированы въ городахъ и мѣ­
стечкахъ (почтовые чиновники завалены при этомъ работой), 
а сельская интеллигенція состоитъ изъ поляковъ и католи­
ковъ, которые буквально чуть не рукоплещутъ, при видѣ» 
всякаго, даже мнимаго непорядка въ православной церкви, 
и пользуются имъ чтобы лишній разъ превознести похва­
лами свой костелъ, къ которому всячески стараются скло­
нить православныхъ. Если даже псаломщикъ будетъ обла­
дать первостепеннымъ голосомъ, онъ одинъ положительно 
измучится отъ чтенія и пѣнія въ воскресные дни и большіе 
праздники, когда такъ много выпадаетъ на его долю ра­
боты по клиросу. Но еще тяжелѣе псаломщику въ великій 
постъ, и въ особенности на страстной недѣлѣ и въ пасху; 
въ дни великаго поста и пасхи, чуть не ежедневно, прихо­
дится имѣть дѣло съ иными особенностями; и притомъ та­
кими, которыя больше не повторяются за цѣлый годъ; какъ же 
можно требовать отъ псаломщика, чтобы онъ выполнялъ 
все, что требуется типикономъ? а если у него къ тому же 
слабый голосъ, что тогда? Отсюда понятно, почему многіе



— 109 —

изъ православныхъ зажиточныхъ людей въ такіе знамена­
тельные и торжественные дни, какъ страстная недѣля и 
пасха, уѣзжаютъ въ Кіевъ, Иочаевъ и другіе монастыри, 
съ единственною цѣлію, отдаться всецѣло молитвенному 
созерцанію священныхъ событій, и насладиться красотою 
нашего благолѣпнаго богослуженія.

На любителей изъ народа надежда плоха еще и потому, 
что для нихъ посѣщеніе храма не обязательно, а иногда и 
совершенно невозможно, • какъ иапр. весною, при полевыхъ 
работахъ, въ воскресные дни великаго поста, пли на страст­
ной недѣлѣ, когда бываютъ базары и ярмарки, которыми 
такъ богаты села и мѣстечки западнаго края. Что же ка­
сается пѣвческихъ хоровъ при школахъ, то съ ними зани­
маться некому; учители школъ не всегда обладаютъ искус­
ствомъ регента, и почти не получаютъ никакого вознагра­
жденія за управленіе хоромъ; родители также не охотно 
пускаютъ дѣтей въ хоры, потому что занятіе пѣніемъ идетъ, 
по ихъ мнѣнію, въ ущербъ школьному дѣлу; кромѣ того 
дѣти нужны для домашнихъ работъ; правда родители, мог- 
ли-бы освободить дѣтей отъ нихъ, еслибы за пѣвческій трудъ 
дѣти получали, хотя нѣкоторое, денежное вознагражденіе; 
но надежды на это очень мало; рѣдко, рѣдко, какой нибудь 
щедрый староста даетъ на Рождество, или на Пасху, одинъ 
рубликъ на десятокъ мальчиковъ; развѣ такими средствами 
можно поддержать хоръ? а взрослые теноры и басы? Гдѣ 
можно найти такихъ, которые пѣли бы безъ жалованья? 
Самое же главное—то, что даже и при правильной органи­
заціи сельскіе хоры не замѣнятъ хорошихъ прежнихъ при­
четниковъ, потому что [хоры поютъ только общія пѣсно­
пѣнія, которыя никогда не мѣняются, и легко могутъ быть 
изучены; сила же торжествъ въ большіе праздники заклю­
чается исключительно въ частныхъ пѣснопѣніяхъ, не по­
вторяющихся въ другіе дни, къ исполненію такихъ пѣсно­
пѣній нужно готовиться отдѣльно на каждый праздникъ; и 
вотъ почему изъ частныхъ пѣснопѣній сельскіе хоры ноютъ 
только праздничные тропари, они даже ирмосы празднич­
ные поютъ не всегда, и въ нѣкоторые праздники, не успѣвъ 
разучить праздничныхъ ирмосовъ, замѣняютъ ихъ прежде 
разученными ирмосами; напр. въ Богородичные праздники: 
8 Сентября, 21 Ноября, 25 Марта и 15 Августа, они всегда



—  110 —

поютъ „Отверзу уста моя“.—Одинъ разъ я былъ свидѣте­
лемъ такого случая: на Рождество Христово сельскій хоръ 
пропѣлъ, какъ и слѣдуетъ, „Христосъ рождается“ и всѣ 
рождественскіе ирмосы; подъ новый годъ опять поютъ ро­
ждественскіе ирмосы, а подъ Крещенье пропѣли ирмосы, 
по гласу предыдущаго воскреснаго дня; фактъ объясняется 
очень просто; къ Рождеству ихъ разучали съ 21 Ноября, а 
къ новому году и Крещенью разучать было некогда; учи­
тели занимались визитами и сельскими вечеринками, а маль­
чики въ школу, конечно, не ходили, а занимались коляд­
ками, и катаньемъ на конькахъ и салазкахъ. Не лишнимъ 
будетъ прибавить и такой, правда, единственный фактъ: 
однажды на второй день Р. Хр., 26 Декабря, на литургіи 
учитель-регентъ пропѣлъ съ хоромъ вмѣсто причастна, тро­
парь Богородицѣ „Утоли моя печали" („Утоли болѣзни 
многовоздыхающія души моея“).—Гармонировало ли это вели­
копостное пѣніе съ воспоминаніемъ такого радостнаго событія, 
какъ Рождество Искупителя міра? всего приличнѣе было бы 
пропѣть „Слава въ вышнихъ Богу“.—Таковы у насъ сельскіе 
хоры, и таковы вкусы у г.г. регентовъ.

Въ великій постъ сельскіе хоры поютъ только на первой 
недѣлѣ ирмосы великаго канона на повечеріяхъ, и двѣ 
преждеосвяіценныхъ литургіи; по буднямъ великаго поста, 
пѣвчіе совсѣмъ не показываются въ церкви до великаго 
четверга; но и въ великій четвергъ, вечеромъ на страстяхъ, 
они поютъ только тропарь: „Егда славши ученицы“, „Господи 
помилуй1' на эктеніяхъ; одинъ или два сѣдальна на анти­
фонахъ (преимущественно поютъ сѣдаленъ „Егда предсталъ 
еси Каіафѣ Боэ/се, и предался еси П илат у Судіе!), иногда 
ирмосы трипѣенца: „Къ тебѣ утреннюю“ и экзапостиларій 
„.Разбойника благоразумнаго^. На другой день въ великую 
пятницу, на вечерни они поютъ: „Господи помилуй*, „Свѣте 
т ихійи; прокименъ „Раздѣлиша ризы моя*, „Тебе одѣюща- 
гося“ предъ выносомъ плащаницы и затѣмъ „Благообразный 
Іосифъ“. На утреню въ субботу пѣвчіе опять не являются, 
и только часть мальчиковъ иногда приходитъ въ субботу 
на литургію, чтобы пропѣть надъ плащаницею: „Воскресни 
Боэ/се, Суди земли*.

На первый день пасхи сельскіе хоры поютъ, въ огром­
номъ большинствѣ случаевъ, только литургію, и, крайне



—  111

рѣдко, утреню, да и то иногда ограничиваются одними 
ирмосами канона; вся утреня поэтому исполняется измучен­
нымъ псаломщикомъ, вмѣстѣ съ любителями крестьянами; 
часы же пасхальные совсѣмъ не поются, а прочитываются.

Послѣ этого не удивительно, что теперь, при свободѣ 
вѣроисповѣданій, въ Западной Россіи многіе православные 
переходятъ въ католичество, соблазняясь превосходствомъ 
пышнаго костельнаго ритуала.

Гдѣ же, спросятъ, найти средства для увеличенія штата? 
Отвѣчаемъ: тамъ же, гдѣ находились средства и до сокра­
щенія этихъ штатовъ, въ 1869 году. При искреннемъ жела­
ніи, средства всегда найдутся; одно изъ нихъ, пожалуй, 
могу предложить и я. Сколько наир. находится свободныхъ 
послушниковъ по большимъ монастырямъ: въ Кіевѣ, Не­
чаевѣ, въ Святогорскомъ монастырѣ Харьковской епархіи 
и проч. Въ монастырскихъ хорахъ иногда бываетъ на обо­
ихъ клиросахъ но 50 пѣвцовъ (ІІочаевъ, Печерская лавра). 
Почему бы ихъ не командировать въ сельскіе приходы, хотя 
бы на извѣстный срокъ, на мѣсто причетниковъ? Для убѣж­
деннаго инока все равно, гдѣ не исполнять идею послуша­
нія; по, можетъ быть, послушники не пойдутъ на такой трудъ? 
Правда,—но этимъ они обнаружатъ только то, что поступили 
въ монастырь не по идеѣ, а для личныхъ цѣлей; такихъ 
послушниковъ надо увольнять изъ монастырей; скатертью 
имъ дорога; попробуй наир. военный офицеръ отказаться 
отъ командировки во время внутреннихъ безпорядковъ, или 
врачъ,—во время эпидеміи; ихъ ожидаетъ одинъ исходъ— 
увольненіе отъ службы, а иногда даже и отдача подъ судъ.— 
А что моя мысль не гіротнворѣчптъ идеѣ монашества, то 
это доказывается тѣмъ фактомъ, что во флотѣ всегда слу­
жатъ іеромонахи, а не бѣлое духовенство; и если іеромонаху 
позволительно, по обязанности службы, возвратиться въ міръ 
(не забудьте, въ міръ морскихъ офицеровъ), то тѣмъ больше 
это позволительно послушнику, еще не принявшему постри­
женія.

2) Когда штаты будутъ достаточны, тогда будетъ возможно 
возстановить и порядокъ богослуженія въ той степени, кикъ 
это было до 1869 года, при прежнихъ причетникахъ; прежде 
наир. въ Новочеркасской Николаевской Церкви было три 
священника, два дьякона и шесть причетниковъ,—при каж-



—  112 —

домъ священникѣ по два; они также назывались седмич- 
ными, и обязательно посѣщали всѣ службы; въ праздники 
же, въ воскресные дни, на страстной, и пасхальной седмицѣ 
приходили на службу всѣ шесть причетниковъ; за этимъ 
наблюдалъ старшій священникъ; одинъ изъ седмичныхъ 
причетниковъ въ стихарѣ прислуживалъ въ алтарѣ. Тепе­
решніе же псаломщики, даже въ пасху, буквально стыдятся 
надѣвать стихарь, вѣроятно боясь, что не будетъ видно 
крахмальныхъ манжетъ и запонокъ; а въ селахъ въ алтарѣ 
всегда прислуживаютъ грязные мужики въ дегтярныхъ са­
погахъ и норваныхъ свиткахъ и тулупахъ.

Подъ именемъ возстановленія порядка богослуженія нужно 
разумѣть слѣдующее: На всенощной предначинательный 
псаломъ слѣдуетъ пѣть въ большемъ размѣрѣ, пока священ­
никъ покадитъ храмъ и народъ; кадить нужно не одинъ 
иконостасъ, а весь храмъ, и при томъ трижды; при началѣ 
бдѣнія, на поліелеѣ и на 9 пѣснѣ канона стихиры на „Го­
споди воззвахъѣ на литіи, стиховнѣ и на хвалитѣхъ, въ 
особенности въ большіе праздники нуяшо пѣть, а не читать; 
необходимо возстановить литію (по Типикону Литія п бла­
гословеніе хлѣбовъ составляютъ необходимую принадлеж­
ность всенощнаго бдѣнія) и благословеніе хлѣбовъ во всѣ 
праздничные и воскресные дни; не слѣдуетъ сокращать ше­
стопсалмія послѣ поліслея, ни пропускать воскресныхъ тро­
парей: „Ангельскій соборъ удивися“ п проч. Необходимо воз­
становитъ въ праздники полное пѣніе ирмосовъ, а такъ какъ 
чтеніе тропарей во всѣ праздники почти полагается на 12, 
то, по крайней мѣрѣ, читать ихъ на 6 въ обоихъ канонахъ; 
праздничный тропарь, послѣ литіи и на „Богъ Господь “ слѣ­
дуетъ пѣть по три раза; не пропускать антифоновъ, па утренѣ 
и, по крайней мѣрѣ, по одному изъ трехъ; не пропускать сѣда- 
лепъ послѣ кафизмъ; въ большіе же праздники не пропускать 
антифонъ: „отъ юности моея“у какъ не пропускать и антифоновъ 
на литургіи; не пропускать великихъ вечеренъ съ прокимнами, 
по воскресеньямъ въ великій постъ; на великопостныхъ вечер­
няхъ, утреняхъ, и преждеосвященной литургіи не пропускать 
стихиръ на „Господи воззвахъ“, на стиховнѣ и на хвалитѣхъ; 
на часахъ въ великій постъ: Помяни пасъ Господи... Владыко... 
Святый... егда пріидеши во царствіи Твоемъ! должно пѣть сослад- 
копѣніемъ предъ царскими вратами, и сопровождать пѣніе зем-



— 113 —

ными поклонами; полностью прочитывать великій канонъ въ 
среду вечеромъ, и акафистъ въ пятницу вечеромъ на.пятой 
недѣлѣ великаго поста; „Господи силъ съ нами буди“ на по­
вечеріяхъ, нужно пѣть полностію; а тропари послѣ него: 
„Господи аще не быхомъ святыя Твоя имѣли молитвенники“ 
и проч. нужно пѣть предъ царскими вратами; соблюдать 
„паденіе ницъ* при перенесеніи Св. Даровъ на преждеосвя- 
щенной литургіи, и „поверэюеніе долу“ на великихъ повече­
ріяхъ, при молитвѣ священника „Владыко многомилостиве“, 
возстановить раздаяніе антидора послѣ литургіи, а не вы­
сылать на серебряныхъ дискосахъ по цѣлой просфорѣ при­
хожанамъ—тузамъ, у которыхъ онѣ лежатъ непотребленными 
на полкахъ шкафовъ до тѣхъ поръ, пока не засохнутъ и 
не заплѣснѣютъ; возстановить колѣнопреклоненіе на прежде- 
освященной литургіи, при пѣніи „Да исправится молитва 
моя“. Начиная же съ Лазарева воскресенья и до пасхи 
включительно, не слѣдуетъ даже и дерзать думать о сокра­
щеніи, такъ какъ эти дни посвящены исключительно воспо­
минанію страшныхъ послѣднихъ событій земной жизни Спа­
сителя.

„Се оюенихъ грядетъ“ и „Чертогъ Твой*, должно пѣть по 
три раза. На всѣхъ вечерняхъ, и утреняхъ йе слѣдуетъ про­
пускать стихиръ на „Господи воззвахъ*, на стиховнѣ и на 
хвалитѣхъ; прочитывать полностію евангеліе, и вообще 
исполнять строго по уставу весь дѣсненный матеріалъ стра­
стныхъ службъ, и въ особенности не сокращать антифоновъ 
и сѣдальновъ на страстяхъ; на утрени великой субботы слѣ­
дуетъ совершать полностію образъ погребенія, и возстано­
вить благословеніе хлѣбовъ, въ концѣ литургіи.

Пасхальное богослуженіе необходимо также возстановить 
полностію согласно уставу, по крайней мѣрѣ, въ первые три 
дня пасхи; если уже такъ трудно пѣть тропари канона на 12, 
то необходимо пѣть ихъ не менѣе какъ на 4; съ ирмосами 
но дважды и общей катавасіей на амвонѣ; послѣ катавасіи, 
тропарь „Христосъ воскресе!“ нужно пѣть, хотя бы одинъ 
разъ; вечерню въ день Сошествія Св. Духа никакъ не 
должно сокращать, и въ особенности не опускать стихиръ 
на стиховнѣ „Нынѣ благодать Св. Д у х а , па всякую плоть 
изліяся“ и проч. Эти стихиры поются предъ царскими вра­
тами и посвящены третьему Лицу Пресвятыя Троицы, бого-

8ГОЛОСЪ Ц Е Р К В И .



— 114 —

служеніе въ честь Котораго совершается „одинъразъ въ годъ".
Если же уже такъ необходимо сокращать богослуженіе, 

то можно сократить ектенію объ оглашенныхъ, вмѣстѣ еъ 
повелѣніемъ имъ выйти изъ храма, а на преждеосвященной 
литургіи ектенію „о готовящихся къ просвѣщенію“, которая про­
износится, начиная со среды 4-й недѣли великаго поста. 
Если же въ теченіе трехъ первыхъ дней страстной недѣли 
затруднительно прочитать св. Евангеліе по XIII главу Іоанна 
включительно, то начинать чтеніе лучше уже съ 6-й не­
дѣли поста, но ни въ какомъ случаѣ не сокращать его, а 
тѣмъ больше, во время самаго чтенія среди храма, и въ 
виду молящихся, не перелистывать листы цѣлыми главами, 
какъ это къ сожалѣнію допускается нѣкоторыми священ­
никами.

Если съ мыслію исключенія ектеніи объ оглашенныхъ 
нѣкоторые литургисты не могутъ согласиться, то позволю 
себѣ сдѣлать слѣдующее возраженіе. Вѣдь въ настоящее 
время нѣтъ оглашенныхъ и готовящихся къ просвѣщенію, 
а слѣдовательно некому и повелѣвать выйти изъ храма, 
если же соблюдать это установленіе изъ принципа, то зна­
читъ не слѣдуетъ допускать въ храмъ ни евреевъ, ни ма­
гометанъ, а тѣмъ больше идолопоклонниковъ, а между про­
чимъ изъ любопытства многіе евреи и магометане прихо­
дятъ въ храмъ и простаиваютъ всю литургію вѣрныхъ; на­
конецъ эти лица иногда приходятъ въ церковь по обязан­
ности; напр. офицеры-магометане и врачи-евреи, которые 
еще удержались въ арміи, и согласно приказанію по гарни­
зону обязаны быть въ церкви въ Рождество, Пасху, на 
Крещенскомъ парадѣ и во всѣ царскіе дни и на новый 
годъ. Скажу больше; когда я былъ прикомандированъ къ 
Военно-Медицинской академіи съ научною цѣлію, то на пер­
вый день Пасхи на утрени, въ Исаакіевскомъ Соборѣ, было 
не только отведено особое мѣсто для послѣдователей Шакъ- 
ямуни и буддистовъ (Китайское и Японское посольства), но 
даже я самъ видѣлъ, какъ этимъ лицамъ администраціею 
Собора были выданы свѣчи, съ которыми они простояли всю 
свѣтлую утреню и литургію; фактъ этотъ имѣлъ мѣсто въ 
1874 году 31 Марта, на первый день св. Пасхи.

А отсюда слѣдуетъ, что ектенія объ оглашенныхъ, и по- 
велѣніе имъ выйти изъ храма совершенно утратили всякое



— 115 —

практическое значеніе, и не только теперь, но даже и тогда, 
когда напіи предки-язычники, по повелѣнію Св. Владиміра, 
отправились въ Царь-градъ испытывать вѣру и были допу­
щены греками на всѣ православныя службы.

Намъ неизвѣстно, въ какой мѣрѣ будетъ обсуждаться во­
просъ о нашемъ богослуженіи на предстоящемъ соборѣ 
(если онъ состоится), но во всякомъ случаѣ, тотъ уставъ, 
или же сказать точнѣе, та реформа богослуженія, которая 
будетъ выработана на соборѣ, пли же въ какой нибудь ко­
миссіи изъ духовныхъ лицъ, должна точно исполняться и 
чтобы у насъ въ церкви все было „благообразно и по чину“, 
и да не падетъ на православныхъ священнослужителей гро­
зный приговоръ пророка: „Проклятъ всякъ, творяй дѣло Бо­
жіе съ небреженіемъ*.

Къ сказанному необходимо прибавить, чтобы чтеніе разъ 
навсегда было перенесено съ клироса на средину храма, 
и по всей Имперіи было введено однообразное пѣніе на 
8 гласовъ.

Таковы практическія, по нашему мнѣнію, мѣры къ испра­
вленію недостатковъ нашего богослуженія, прочими мѣрами 
могутъ служить слѣдующія: 1) Подробное и точное знаніе 
устава, какъ священниками, такъ и въ особенности, дьяко­
нами и клиромъ. 2) Возстановленіе во всей строгости цер­
ковной дисциплины, которую члены клира, въ особенности 
псаломщики, совершенно игнорируютъ. 3) Исправленіе до­
машняго образа жизни, и общественнаго поведенія нѣкото­
рой части духовенства и клира; сюда относятся: карты въ 
великій постъ, сидѣніе на первой и даже на послѣдней 
недѣлѣ великаго поста (первые три дня) въ клубахъ за кар­
тами вмѣстѣ ѣъ офицерами нѣкоторыхъ полковыхъ священ­
никовъ; преимущественно вдовцовъ; фортепьяно въ неполо­
женное время, скрипки, гитары и танцы, папиросы и сигары 
на улицахъ и на вокзалахъ; нерѣ>дко даже открытое употреб­
леніе по постамъ мясной пищи, въ буфетахъ желѣзныхъ дорогъ, 
въ вагонахъ, на пароходахъ и проч.; очень частыя загородныя 
гулянья съ барышнями псаломщиковъ (окончившихъ семи­
нарію) въ лѣсъ съ самоварами и гитарами, рыбная ловля и 
даже охота, то есть пролитіе крови, что возбраняется буду­
щему священнику; наконецъ и самое главное—4) возбужде-

8‘



—  116 —

ніе и возстановленіе упавшаго духа церковности въ нашелъ 
духовенствѣ и клирѣ; такъ напр. теперешніе священники 
совершенно стыдятся ходить съ тростями,составляющими сим­
волъ пастырства, а зиму и лѣто ходятъ съ зонтиками, замѣняю­
щими трости; фактъ этотъ нельзя считать маловажнымъ, такъ 
какъ онъ указываетъ не на противодѣйствіе, а на совер­
шенное подчиненіе духовенства растлѣваюіцему духу времени; 
и если мы стыдимся своего званія, то кто знаетъ, можетъ быть, 
скоро будемъ стыдиться имени христіанина. Недавно я встрѣ­
тилъ въ Кіевскомъ казначействѣ, получая пенсію, одного 
старика-протоіерея, дивизіоннаго благочиннаго и Георгіев­
скаго кавалера, который получалъ пенсію вмѣстѣ со мною; 
онъ пришелъ съ тростію, и когда я высказалъ ему свое глу­
бочайшее уваженіе, то онъ съ грустью отвѣтилъ, что не 
только никогда не слышалъ такого мнѣнія отъ свѣтскихъ 
лицъ, но даже духовенство въ громадномъ большинствѣ 
упрекаетъ его за консерватизмъ, отсталость, несовременность, 
некультурность и анахронизмъ, причемъ упреки эти всегда 
сопровождаются злою ироніею.

Такъ какъ эти мѣры составляютъ результатъ нравствен­
наго воздѣйствія, то я, не будучи компетентнымъ, въ дан­
номъ случаѣ только исчисляю эти мѣры, но не осмѣливаюсь 
рекомендовать способы для приведенія ихъ въ исполненіе; 
было бы непростительною дерзостію вторгаться въ область 
мало знакомую мнѣ.

Какъ бы то ни было, но необходимость, не говоримъ рефор­
мы, но упорядоченія нашего богослуженія настолько созрѣла, 
что медлить съ разрѣшеніемъ этого вопроса невозможно; 
въ противномъ случаѣ въ нашей церковно-общественной 
жизни могутъ появиться крайне нежелательныя явленія и 
новыя секты, съ которыми въ будущемъ такъ или иначе, но 
придется считаться. Необходимость этого упорядоченія про­
водится во многихъ духовныхъ журналахъ; для примѣра 
укажемъ на статьи: „О Богослужебной реформѣ^, въ № 8 „Ру­
ководства для сельскихъ пастырей“ за 1906 годъ; „ОиаеЛат 
ріа <іезЫсгіа“, въ №№ 22 и 23 того же журнала за 
1907 годъ.

Далѣе: въ хроникѣ епархіальной жизни въ журналѣ 
Странникъ Іюль^-Августъ 1911 года, напечатана замѣтка



—  117  —

довольно пространная, гдѣ прямо сказано, что намъ нужно 
не упрощать. но упорядочить наше богослуженіе; тамъ можно 
найти такія строки: ,,Покойный пастырь о. Іоаннъ Кронштадт­
скій утверждалъ, что онъ воспитался на нашемъ чудномъ 
и духовно богатомъ богослуженіи; но такъ какъ все богатое 
и существенное разнообразіе въ этомъ богослуженіи выбро­
сили, и по лѣности и по небрежности, а оставили только 
почти одно постоянное, -почти однѣ лишь ектеніи, всѣмъ 
извѣстныя, то вотъ гдѣ разгадка, почему многіе бѣгутъ отъ 
нашего богослуженія и вполнѣ довольны сектантскими жал­
кими и безсодержательными, безсвязными, малосмысленными 
и безграмотными стихами—наборомъ умилительныхъ словъ 
и восклицаній.—Въ Сентябрьской книжкѣ того же журнала 
Странникъ за 1911  годъ, въ отдѣлѣ Хроника епархіальной 
жизни, также есть замѣтка, озаглавленная: „Объ упорядоче­
ніи  Богослуженія*. Въ замѣткѣ этой сказано, что въ Геор­
гіевской церкви г. Новгорода состоялось собраніе духовен­
ства трехъ благочинническихъ округовъ, гдѣ выработаны 
правила для улучшенія отправленія богослуженія; во главѣ 
этого улучшенія долженъ стоять самъ настоятель, а псалом­
щики должны ему безпрекословно повиноваться. Далѣе на 
этомъ же съѣздѣ предсѣдатель собранія преосвященный 
Андроникъ прямо указалъ необходимость пѣть стихиры на 
„Господи воззвахъ“, по крайней мѣрѣ 6; на стиховнѣ 2, и 
псаломскій стихъ между ними, чтобы стиховна оправдывала 
свое названіе, потомъ преосвященный настаивалъ на тща­
тельномъ исполненіи канона праздничнаго, составляющаго 
самую важную часть утренняго богослуженія, и настаивалъ, 
чтобы тропари каноновъ произносились не менѣе какъ иа 6; 
дальше рекомендуется священнику каноны читать самому, 
на хвалитѣхъ рекомендуется двѣ первыя стихиры пѣть, и 
двѣ читать. На возраженіе нѣкоторыхъ членовъ собранія, 
что удлиненіе церковныхъ службъ можетъ не понравиться 
прихожанамъ, владыка отвѣтилъ, что этого ие можетъ слу­
читься, а наоборотъ богомольцамъ несомнѣнно будетъ но душѣ 
уставность, умилительность, и разнообразная по распѣвамъ 
подвижность; если и теперь богомольцы не тяготятся про­
стаивать долгія праздничныя службы, неуставно растяги­
ваемыя разными неуставными партесами, и неумѣстнымъ 
совершенно чтеніемъ акафистовъ за всегюгцной, то вполнѣ можно



—  118 —

ожидать, что удлиненіе службы пѣніемъ глубоко содержа­
тельныхъ и молитвенныхъ стихиръ и назидательнымъ чте­
ніемъ 8—4 лишнихъ тропарей въ канонѣ произведетъ на 
молящихся скорѣе пріятное, нежели тягостное впечатлѣніе". 
Замѣтка эта перепечатана въ Странникѣ (Сентябрь 1911 годъ) 
изъ Новгородскихъ епархіальныхъ вѣдомостей.

Съ этимъ мнѣніемъ глубокоуважаемаго архипастыря не­
возможно не согласиться; что же касается акафистовъ, то 
въ одномъ большомъ городѣ есть Срѣтенская Церковь, въ 
которой находится икона Скорбящей Божіей Матери, и вотъ 
въ Храмовой праздникъ Срѣтенія, вмѣсто кафизмъ тамъ чи­
тали (я былъ одинъ разъ) акафистъ Богородицѣ всѣмъ 
скорбящимъ радости, но за то величаніе пропѣли одинъ разъ, 
праздничный тропарь послѣ благословенія хлѣбовъ, и на 
„Богъ Господь" по одному разу, а праздничный канонъ со­
стоялъ только изъ ирмосовъ по одному разу на каждой пѣ­
снѣ, и по одному тропарю, причемъ послѣ ирмоса третьей 
и шестой пѣсенъ, даже не читался тропарь, а дьяконъ про­
износилъ малую ектенію; и это въ храмовой праздникъ!— 
Грустно, чтобы не сказать больше.

А если такъ, если сами духовные журналы ожидаютъ не 
реформы, а упорядоченія нашего богослуженія, то значитъ 
въ немъ много безпорядковъ; не будемъ же, подобно 
іудеямъ, олшдать новаго Мессіи, Который направитъ ду­
ховно - нравственную и церковно - общественную жизнь, и 
Который уничтожитъ непорядки богослуженія (говорю о 
временахъ предшествующихъ явленію Іисуса Христа), а сами 
постараемся устроить все благообразно и по чину, чтобы не 
появились у насъ новые штундисты, пашковцы и толстовцы.

Благодареніе Богу, у насъ еще осталась часть интелли­
гентовъ, проникнутыхъ строгою церковностію, и не подходя­
щихъ подъ оцѣнку, описанную мною выше, и потому смѣю 
увѣрить духовно просвѣщеннаго читателя, что настоящая 
статья не только мои мысли, но мысли многихъ интел­
лигентовъ, солидарныхъ со мною, съ которыми долго я совѣто­
вался при составленіи этой статьи, и потому, заканчивая 
статью, я отъ лица всѣхъ моихъ единомышленниковъ испра­
шиваю благосклоннаго снисхожденія не къ моему, а къ на­
шему, хотя и слабому, но общему голосу, и просимъ всѣхъ, 
кого слѣдуетъ, „внять гласу моленія нашегои, прошу вѣрить,



—  119 —

что все написанное здѣсь есть результатъ многолѣтняго 
наблюденія нѣкогда бывшаго „старообрядца" и начетчика, а 
нынѣ покорнаго сына Православной Церкви, глубоко убѣж­
деннаго въ истинности ея ученія, и ревнующаго о ея благѣ, 
достоинствѣ, чести и славѣ. Скажу больше, статья эта есть 
плодъ чувствованій, возбуждаемыхъ во всѣхъ солидарныхъ 
со мною интеллигентахъ словами псалмопѣвца: „Ревность 
по домѣ Твоемъ снѣдаетъ меня“ (точнѣе снѣдаетъ всѣхъ насъ).

Докторъ В. Нинолаевъ.

Р А  ^  іА  А  іі̂ ч



Критическій обзоръ мухаммедакскаго 
ученія о пророкахъ ).

Во всѣхъ религіяхъ можно найти въ тѣхъ или другихъ 
формахъ ученіе объ откровеніи и пророкахъ. Извѣстные всѣмъ 
сивиллы, мантики, полубоги, будды и т. п..., пользовавшіеся 
вездѣ и всегда почетомъ и популярностью въ пародѣ, въ 
сущности представляютъ изъ себя ни что иное, какъ про­
возвѣстниковъ сверхъестественнаго откровенія. Создавая та­
кой родъ людей, народная религія выражала присущее всѣмъ 
и каждому стремленіе войти такъ или иначе въ общеніе съ 
божествомъ. Въ Аравіи этому стремленію обязано возникно­
веніе сословія такъ называемыхъ „княгиновъи—прорицате­
лей, которые явились и въ Коранѣ, только подъ другою, 
болѣе возвышенной формой. Такимъ образомъ, теорія откро­
венія, принятая Мухаммедомъ, имѣетъ свою исходную точку 
въ древне-арабской религіи, только развитіе ея совершилось 
подъ вліяніемъ откровенныхъ религій, хотя и въ искаженной 
ихъ формѣ.

Ученіе о пророкахъ развивалось у Мухаммеда постепенно. 
На первыхъ норахъ Мухаммедъ былъ княгиномъ. Затѣмъ онъ 
увлекся іудейско-христіанскими воззрѣніями на откровеніе 
и училъ, что пророческое достоинство составляетъ привил- 
легію только потомства Авраама1). Наконецъ, мало-по-малу 
отрѣшился и отъ этихъ воззрѣній, такъ какъ увидѣлъ въ 
нихъ препятствіе для утвержденія своего пророческаго до­
стоинства, и началъ проповѣдывать, что единственнымъ 
условіемъ для пророка служитъ исламъ 2), что пророки яв-

*) Окончаніе.—См. „Гол. Ц.а м. Ноябрь. 
Ц Коранъ XXIX, 26; ХЬУ, 15.
2) Коранъ XXI, 92.



—  121

•лялись между всѣми народами изъ среды ихъ самихъ х) и 
говорили съ ними на ихъ родномъ языкѣ* 2 3 *).

При такомъ широкомъ взглядѣ на пророчество въ Коранѣ, 
должно было значительно увеличиться и число пророковъ. 
Но познанія Мухаммеда были слишкомъ ограниченны и па­
мять слишкомъ слаба, такъ что онъ могъ насчитать всѣхъ 
пророковъ только двадцать восемь, включивъ сюда не только 
патріарховъ и царей еврейскихъ, но и нѣкоторыхъ лицъ, 
совсѣмъ не имѣющихъ отношенія къ библейской исторіи и 
даже совершенно неизвѣстныхъ ни по какимъ документамъ. 
Всѣ они безразлично называются то посланниками Бога, то 
пророками.

Мухаммедъ достаточно не зналъ исторіи ни одного про­
рока, а потому, говоря о разныхъ пророкахъ, онъ всѣхъ ихъ 
подводитъ подъ одну мѣрку, дѣйствія и слова ихъ передаетъ 
почти въ однихъ и тѣхъ же чертахъ, дѣлая ихъ по большей 
части выразителями своихъ собственныхъ воззрѣній и вла­
гая въ ихъ уста свои собственныя, по большей части одни 
и тѣ же выраженія. Ученій и пророчествъ, какія содержатся 
въ писаніяхъ св. пророковъ іудейскихъ, Коранъ совершенно 
не знаетъ.

Въ самомъ понятіи о пророкахъ, какъ о сверхъестествен­
ныхъ, вдохновенныхъ истолкователяхъ воли Божіей людямъ, 
вслѣдствіе особаго на то повелѣнія Божія, мухаммеданство 
не отличается отъ христіанства, у котораго Мухаммедъ за­
имствовалъ это понятіе, но что касается. другихъ чертъ уче­
нія о пророкахъ, то оно значительно разнится отъ христіан­
скаго богооткровеннаго ученія и тѣмъ ясно свидѣтельствуетъ 
о своей несостоятельности.

Прежде всего мухаммеданство отлично отъ христіанства 
учитъ объ источникѣ вдохновенія пророковъ. Вѣруя въ 
Бога тріединаго, христіанство исповѣдуетъ, что пророки 
были вдохновляемы Духомъ Святымъ, третьимъ лицомъ Пре­
святой Троицы8). Мухаммеданство, не признавая троичности 
лицъ въ Богѣ, учитъ, что Богъ вдохновляетъ пророковъ

ѵ ) Коранъ X, 48; VII, 33.
2) Коранъ XIV, 4; ХШ, 38.
3) I. Корино.—XII, 10—11: Іоля II, 28; Дѣян. II, 14—21; Ср. VII членъ

Сим пола Вѣры.



—  122 —

при посредствѣ ангела Гавріила, въ представленіи о кото­
ромъ еще самъ Мухаммедъ смѣшалъ два христіанскія по­
нятія: понятіе о Св. Духѣ, третьемъ лицѣ ГІресв. Троицы, 
глаголавшемъ чрезъ пророковъ, и понятіе объ Архангелѣ 
Гавріилѣ, посылаемомъ» иногда Богомъ для возвѣщенія лю­
дямъ воли Боллей. Мухаммедъ слышалъ отъ людей, знаю­
щихъ писанія, отъ евреевъ, говорившихъ съ Мухаммедомъ 
о Богѣ словами закона и пророковъ и Евангелія,—слова о 
духѣ и не понималъ смысла ихъ х), христіанамъ я*е смыслъ 
ихъ вполнѣ извѣстенъ1 2). Въ словахъ Корана, что духъ свя­
той сообщалъ Мухаммеду откровеніе Бояле, ясно чувствуется, 
что Мухаммедъ хотѣлъ говорить о себѣ словами, какими 
указывали на источники своего ученія апостолы и пророки3). 
Въ словахъ Корана, что ученіе его низведено на сердце 
Мухаммеда ангеломъ Гавріиломъ, легко усматривается при­
способленіе Мухаммеда къ словамъ писанія, гдѣ говорится, 
что нѣкоторымъ пророкамъ и богоизбраннымъ лицамъ пере­
давалъ откровеніе Бояле ангелъ Гавріилъ4). Такимъ обра­
зомъ, мухаммеданство существенно отличается отъ христіан­
ства, когда утверящаетъ, что единственнымъ посредникомъ 
между Богомъ и пророками былъ ангелъ Гавріилъ, который 
предпочтительно предъ другими ангелами являлся разнымъ 
пророкамъ. Изъ священныхъ книгъ ветхаго и новаго Завѣта 
мы знаемъ, что пророки, вдохновляемые всегда Духомъ Бо- 
жіимъ, не всегда были вдохновляемы посредствомъ анге­
ловъ и не всегда именно при посредствѣ ангела Гавріила. 
Такъ, христіане знаютъ, что пророки получали вдохновеніе 
во снѣ или въ видѣніи5), посредствомъ символовъ6 7), по­
средствомъ голоса Божія т) и вообще многоразлично8), смотря 
по тому, какой способъ вдохновенія былъ болѣе сообразенъ 
съ обстоятельствами, окруя^авшими пророка. Поэтому нельзя 
согласиться съ мухаммеданскимъ ученіемъ, утверящающимъ,

1) I. Коринѳ. П. 14.
2) I. Коринѳ. 11, 12.
3) 2 ГІегр. I, 21, Ефес. III, 5; Псал. Ь, 13; Іезек. XI, 24; XXXVII, 1.
4) Дан. IX, 21, 22; VIII, 15-19; Лук. 1, И. 19, 23, 26.
5) Книга Чиселъ XII, 6.
6) Даніилъ VII, 16; Іезек. XI, II; Исаіи VI, 6; Быт. 111, 2 и мн. др.
7) Быт. III—IV; Числъ ХП, 8.
8) Евр. I, 1.



—  123 —

что только ангелъ Гавріилъ былъ посылаемъ Богомъ къ про­
рокамъ съ откровеніемъ имъ божественныхъ велѣній. Какъ 
посланникъ, исполнитель воли Божіей, Гавріилъ ничѣмъ 
не отличается отъ другихъ ангеловъ и, слѣдовательно, всегда 
могъ быть замѣненъ другимъ ангеломъ. Предпочтеніе, ока­
чиваемое мухаммеданами Гавріилу сравнительно съ другими 
ангелами, только и можетъ быть объяснено указаннымъ смѣ­
шеніемъ въ головѣ Мухаммеда двухъ понятій—о Духѣ Свя­
томъ и собственно ангелѣ Гавріилѣ, что, очевидно, не мо­
жетъ служить доказательствомъ превосходства мухаммедан- 
скаго ученія предъ христіанскимъ.

Далѣе, понятіе о Богѣ — виновникѣ откровенія и проро­
кахъ—избранникахъ Божіихъ, необходимо требуетъ предпо­
лагать, что въ откровеніяхъ своихъ пророкамъ Богъ со­
общаетъ только истину, и что эта истина должна быть пере­
дана достойнымъ Бога языкомъ, исключающимъ всякую 
умышленную лоягь и обманъ, прикрываемые двусмыслен­
ными выраженіями. Такъ, мы дѣйствительно, и находимъ 
въ христіанствѣ, что истинные пророки Божіи говорили 
только истину и всегда ясн#, безъ всякихъ двусмысленныхъ 
выраженій, Не то мы замѣчаемъ въ мухаммеданствѣ, которое 
извратило извѣстную намъ изъ Библіи истинную исторію 
пророковъ и заставило ихъ лгать, говорить загадочно, какъ 
напр., это видно изъ разсказа о пророкѣ Іовѣ, и прямо 
умышленно обманывать, какъ это ложно приписано Ап. Павлу 
и какъ на самомъ дѣлѣ поступалъ Мухаммедъ. Читавшему 
Коранъ извѣстно, какъ двусмысленно отвѣчалъ Мухаммедъ 
на предлагаемые ему вопросы, когда не зналъ хорошенько, 
что нужно было отвѣчать ему. Въ такихъ случаяхъ онъ 
обыкновенно говорилъ: „Богъ лучше знаетъ14,—отвѣтъ въ 
устахъ пророка совершенно неумѣстный х).

Кромѣ того, изъ Библіи мы знаемъ, что всѣ истинные 
пророки Божіи отличались высокимъ нравственнымъ харак­
теромъ, выраяѵавшимся въ совершенномъ ихъ самоотверя^е- 
ніи и безкорыстіи, пламеннѣйшей ревности о славѣ Бояѵіей 
и счастіи ближнихъ какъ временномъ, такъ и вѣчномъ. Во 
время своей пророческой дѣятельности пророки какъ бы 
совершенно забывали о самихъ себѣ и особенно прослави-

х) Коранъ XVIII, 21—25 и др.



—  124 —

лись своимъ безкорыстіемъ. Никогда лживое слово не выхо­
дило изъ устъ пророковъ; никогда не дѣлали они ничего 
въ угоду своимъ слушателямъ, если это не согласовалось 
съ ихъ проповѣдью. Истинные пророки Божіи [не боялись 
никакихъ угрозъ и преслѣдованій со стороны невѣровав­
шихъ ихъ проповѣди и только силою своего убѣжденія, при 
содѣйствіи Божіемъ, достигали своей цѣли, не прибѣгая къ 
насиліямъ.

Сколь мало Мухаммедъ соотвѣтствовалъ въ своей жизни 
и дѣйствіяхъ высокому пророческому служенію, показываетъ 
его характеръ, нечистый и мрачный, обнаруживающій рѣзкія 
черты самыхъ позорныхъ страстей и самыхъ низкихъ поро­
ковъ,—словомъ,—характеръ вовсе не пророческій. Мухаммедъ 
въ посланшічествѣ своемъ, которое выдавалъ за истинно- 
божественное, имѣлъ цѣлію не славу Божію, а самого себя. 
Такъ, за проповѣданіе своего Корана онъ именемъ Божіимъ 
требовалъ любви къ себѣ отъ своихъ соотечественниковъ, 
любилъ величать себя пророкомъ, апостоломъ Божіимъ и 
всѣми средствами добивался громкой славы...

Мухаммедъ показывалъ сильную страсть къ преобладанію 
и корысти. „Они спросятъ тебя о добычѣ; скажи: добыча въ 
распоряженіи Бога и Его посланника" х). Въ званіи же про­
рока Мухаммедъ построилъ домъ себѣ въ Мединѣ. И во­
обще—все онъ обращалъ въ свою пользу и свои частныя 
выгоды подкрѣплялъ печатію неба: „вы перестали внимать 
гласу пророковъ, Богъ накажетъ васъ за ваше неповино­
веніе",—говорилъ онъ своимъ не всегда покорливымъ слу­
шателямъ.

Мухаммедъ обнаруживалъ рѣзкія черты фанатизма и без­
человѣчія. Онъ не жалѣлъ опустошать города п веси и не­
щадно, безжалостно проливалъ кровь человѣческую. По по­
кореніи Мухаммедомъ Мекки силою оружія, а болѣе голодомъ 
и коварствомъ, вождь корейіпитовъ—Абу-Софіанъ, впослѣд­
ствіи тесть пророка, разъ пришелъ къ нему и сказалъ: „за­
клинаю тебя Богомъ и родствомъ между нами, скажи мнѣ, 
ужели дѣйствительно думаешь, что ты милость, ниспослан­
ная намъ отъ Господа? Ибо ты отцовъ нашихъ погубилъ

Ц Коранъ VIII, 1.



— 125 —

мечомъ, а дѣтей поморилъ голодомъ11. Жестокость и крово­
жадность были врождены Мухаммеду, и онъ нисколько 
почти не старался умѣрять ихъ. Сдѣлавшись чрезъ происки 
и хитрости предводителемъ толпы суевѣрныхъ фанатиковъ, 
Мухаммедъ не выпускалъ изъ рукъ своихъ оружія, и по­
слѣднія десять лѣтъ его жизни были, можно сказать, одною 
безпрерывною кровавою бранью. Даже среди жестокихъ му­
ченій, которымъ подвергался предъ своею смертію, онъ меч­
тавъ только о войнѣ. Какъ Мухаммедъ самъ любилъ войну, 
такъ заповѣдалъ и своимъ послѣдователямъ непримиримую 
вражду противъ всѣхъ невѣрныхъ, внушая имъ страсть къ 
ужасамъ опустошенія, кровопролитія и насилія въ самыхъ 
сильныхъ и энергическихъ стихахъ. Кровавымъ пятномъ на 
Мухаммедѣ лежатъ его предписанія относительно священной 
войны и истребленія идолопоклонниковъ. Этого пятна ни­
чѣмъ нельзя смыть съ его памяти.

Мухаммедъ преданъ былъ особенно грубымъ чувственнымъ 
удовольствіямъ и не заботился объ ограниченіи своихъ стра­
стей. По словалъ даже своихъ историковъ-панегиристовъ, онъ 
имѣлъ сильное пристрастіе къ женскому полу — свойство, 
совершенно недостойное духовнаго законодателя. И до такой 
степени все болѣе и болѣе разгоралась чувственность Му­
хаммеда, что онъ для удовлетворенія своего сладострастія 
не упускалъ ни малѣйшаго случая въ своихъ походахъ и 
на богомольяхъ вступать въ новыя супружества, нерѣдко 
родственныя и противозаконныя. Въ то время, какъ Мухам­
меду было 50 лѣтъ, онъ имѣлъ единовременно девять женъ, 
изъ коихъ нѣкоторыя были даже близкія его родственницы, 
Но что особенно нечестиво,—это то, что Мухаммедъ, въ 
оправданіе беззаконнаго своего многоженства, кровосмѣси­
тельныхъ браковъ и любострасной жизни, неоднократно объ­
являлъ своимъ послѣдователямъ, будто бы онъ на все это 
имѣетъ повелѣніе отъ самого Бога, — и на этомъ основаніи 
Мухаммедъ разрѣшалъ себѣ въ качествѣ пророка болѣе, 
чѣмъ другимъ1). Не грѣшно ли такимъ образомъ играть 
вдохновеніемъ для своихъ плотскихъ наслажденій?!

!) Мусульманскіе ученые не только не стѣсняются такимъ поведеніемъ 
своего пророка, но, напротивъ, утверждаютъ, что пророчество столь труд­
ная задача, что Богъ всегда вознаграждаетъ пророка въ любовныхъ на-



126 —

Мухаммедъ и самъ чувствовалъ свои недостатки и видѣлъ 
многіе свои пороки. Потому то во всемъ обнаруживалъ чрез­
мѣрную заботливость о предохраненіи себя отъ порицаній, 
которыя онъ, по собственному внутреннему сознанію, заслу­
живалъ за многіе соблазнительные поступки свои.

Все это несомнѣнно показываетъ низкую въ нравственномъ 
отношеніи личность Мухаммеда и срываетъ съ него личину 
пророка, которою онъ такъ недостойно дерзнулъ облечь 
себя * *).

Затѣмъ, въ доказательство своего божественнаго послан- 
ничества, истинные пророки Божіи творили чудеса2), кото­
рыя, какъ по предмету своему, такъ и но цѣли, всегда были 
вполнѣ достойны Бога и которыя, по мѣсту, времени и са­
мому способу своего совершенія, вполнѣ отвѣчали понятію 
о сверхъестественномъ дѣйствіи Божіемъ, направленномъ ко 
спасенію людей. Чудеса Моисея, Іисуса Навина, Иліи, Ели­
сея, Исаіи и др. пророковъ были признаны сверхъестествен­
ными дѣйствіями божественнаго всемогущества не только 
израильскимъ народомъ, на пользу котораго чудеса эти были 
совершены, но и чужеземными народами, и такимъ образомъ 
служили неопровержимыми доказательствами божественности 
вѣры христіанской. Особеннаго вниманія заслуживаютъ чу­
деса Іисуса Христа, о Которомъ и Коранъ говоритъ, что Онъ 
былъ посланъ къ людямъ съ разными знаменіями3), и о чу­
десахъ Котораго существуетъ много разсказовъ въ мухам- 
меданскихъ книгахъ. Что же сдѣлало мухаммеданство съ 
этою чертою христіанскаго ученія о пророкахъ? Сообразно 
отличительному характеру своей фантазіи, стремящейся все 
представлять въ чудовищныхъ размѣрахъ, все возводить къ 
неестественному и подъ вліяніемъ разныхъ чисто человѣче-

слажденіяхъ, что излишество въ любовныхъ наслажденіяхъ составляетъ 
такимъ образомъ преимущество пророковъ; при этомъ, безъ всякаго стыда, 
они добавляютъ, что хотя у Мухаммеда и не было такъ много женъ, какъ, 
напр., у Соломона, но что пророкъ ихъ не былъ ниже этого царя (М. Ма- 
шанова—„Мухаммеданскій бракъ,—Казань, 1876 г. прилож. стр. 6—38).

*) И. Раева—„Признаки истинности православнаго христіанства и лжи­
вости мухаммеданства",—стр. 195—197.

2) Коранъ ЬѴІІ, 25.
3) Коранъ XXI, 91; XXII, 52.



—  127 —

скаго происхожденія источниковъ,—мухаммеданство, съ одной 
стороны, помыслило много небывалыхъ чудесъ и приписало 
ихъ пророкамъ, а съ другой—совершенно извратило библей­
скіе разсказы о чудесахъ древнихъ пророковъ Божіихъ. 
Вслѣдствіе этого разсказываемыя мухаммеданами чудеса 
пророковъ являются недостойными божественнаго всемогу­
щества и премудрости и иногда совершенно несогласны съ 
здравымъ смысломъ. Мухаммеданство какъ бы совершенно 
умышленно представило пророковъ не чудотворцами, а ча­
родѣями, такъ какъ постоянно заставляетъ невѣрующихъ 
называть пророковъ волшебниками. Вращаясь въ кругу во­
сточныхъ чувственныхъ представленій объ отношеніяхъ Бога 
и ангеловъ къ людямъ, мухаммеданство и ангела Гавріила 
заставляетъ поступать не по ангельски. Являясь постоянно 
къ пророкамъ, Гавріилъ готовъ всегда исполнить всѣ малѣй­
шія желанія пророковъ: умерщвляетъ людей, перевертываетъ 
землю дномъ вверхъ и при этомъ не даетъ ни одному ре­
бенку выпасть изъ люльки и ни одной каплѣ воды вы­
литься изъ ея вмѣстилищъ, ѣздитъ верхомъ на кобылицѣ, 
возитъ Измаила (когда онъ строилъ Каабу) на камнѣ, даетъ 
безнравственные совѣты, какъ напр., Саррѣ относительно 
обрѣзанія Агари и Іову относительно желанія родственника 
его имѣть сына и пр. Вообще, мухаммеданскіе разсказы о 
чудесахъ пророковъ скорѣе можно считать сказками, способ­
ными развлекать неразвитыхъ людей, дѣтей религіи, чѣмъ— 
священными разсказами, доказывающими божественное по- 
сланничество пророковъ. Мухаммеданскйя фантазія не оза­
ботилась сгладить неестественный тонъ своихъ разсказовъ о 
мнимыхъ чудесахъ Іисуса Христа и, считая его величайшимъ 
чудотворцемъ, приписала и Мухаммеду, какъ бы въ противо­
вѣсъ основателю христіанства, безчисленное множество чу­
десъ. Стремленіе мухаммеданскихъ ученыхъ приписать Му­
хаммеду какъ можно болѣе чудесъ очень понятно, и въ 
данномъ случаѣ они поступили совершенно логично, такъ 
какъ величайшій пророкъ, естественно, долженъ явить міру 
и чудесъ болѣе другихъ пророковъ. Но только чудеса, раз­
сказываемыя мусульманскими писателями о своемъ пророкѣ, 
не имѣютъ ни малѣйшаго правдоподобія; они лишены вся­
каго историческаго значенія и собственною своею нелѣпостію 
совершенно опровергаютъ себя.



—  128 —

Прежде всего, при разсмотрѣніи подлинности приписы­
ваемыхъ Мухаммеду чудесъ, поражаетъ насъ ничѣмъ не 
примиримое противорѣчіе между собственными словами Му­
хаммеда и тѣмъ, что ему навязываютъ изъ слѣпой ревности 
его поклонники. Мухаммедъ никогда не ссылался на чудеса 
при опроверженіи своихъ противниковъ и, какъ извѣстно, 
нѣсколько разъ прямо говорилъ, что онъ не имѣетъ дара 
чудесъ, что онъ не посланъ со властію чудотворца 1). Какъ же, 
спрашивается, вопреки собственному отреченію Мухаммеда 
отъ чудесъ, послѣдователи его приписываютъ ему неисчи­
слимое множество ихъ? Противъ этого послѣдніе говорятъ, 
что они лучше его знаютъ, сколько онъ совершилъ чудесъ.

Онъ будто такъ окруженъ былъ чудесами и такъ при­
смотрѣлся къ нимъ, что какъ бы не замѣшалъ ихъ. Но—оче­
видно, такое объясненіе странно и нелѣшо до крайности. 
Далѣе, разсматривая исторически чудеса, приписываемыя 
мусульманскими историками Мухаммеду, мы видимъ, что 
они никѣмъ изъ современниковъ не были видимы, никѣмъ 
не засвидѣтельствованы и объявлены въ свѣтъ спустя цѣ­
лыя столѣтія послѣ смерти мнимаго ихъ виновника. Изъ 
этого, по справедливости, заключаемъ, что они составляютъ 
уже позднѣйшій вымыселъ. Что же касается внутренняго 
достоинства этихъ чудесъ, то и въ этомъ отношеніи они не 
имѣютъ характера истинныхъ чудесъ и ни въ какомъ случаѣ» 
не могутъ быть поставлены на-ряду съ послѣдними. Чудеса 
мухаммеданства ие имѣютъ, прежде всего, надлежащихъ 
качествъ истинныхъ чудесъ: каждое чудо, какъ непосред­
ственное дѣйствіе силы Божіей, должно быть всегда до­
стойно Бога; какъ же послѣ этого можно признать за истин­
ныя чудеса нелѣпые и смѣшные разсказы арабскихъ писа­
телей, напр., о прохожденіи раздѣленной луны чрезъ рукава 
Мухаммедова кафтана, объ истеченіи воды изъ промежут­
ковъ пальцевъ Мухаммеда и т. и. Чудеса мухаммеданства не 
имѣютъ, далѣе, и цѣли истинныхъ, божественныхъ чудесъ. 
Цѣль послѣднихъ, какъ дѣйствій особенныхъ, сверхъесте­
ственныхъ, должна быть также какая либо особенная, благая, 
которая бы содѣйствовала роду человѣческому и частнымъ

!) Коранъ XXIX, 49 и др.



—  129 —

людямъ въ высокомъ дѣлѣ вѣры и нравственности. Чудеса 
же, ложно приписываемыя мухаммеданской вѣрѣ ея испо­
вѣдниками, вовсе чужды этой цѣли. И вообще объ этихъ 
чудесахъ должно сказать, что они не могутъ выдержать и 
одного какого либо признака истинныхъ чудесъ, а это 
достаточно показываетъ ихъ ложность и мнимо-божествен- 
ность ’).

Другимъ несомнѣннымъ признакомъ божественнаго по- 
сланничества истинныхъ пророковъ Божіихъ служили ихъ 
пророчества, т.-е. предсказанія о будущихъ событіяхъ, воз­
можность происхожденія которыхъ доступна только уму бо­
жественному, а не ограниченному человѣческому разуму. 
ІІо различію времени и окружавшихъ пророковъ разныхъ 
обстоятельствъ, пророчества ихъ касались разныхъ предме­
товъ. Прежде всего, всѣ пророки имѣли въ виду ученіе 
вѣры и нравственности и будущую судьбу этого ученія въ 
родѣ человѣческомъ. Пророки изъясняли людямъ данный 
Богомъ законъ и предсказывали людямъ утѣшенія за испол­
неніе закона и наказаніе за нарушеніе его. Часто пророки 
касались судьбы израильскаго народа, а также судьбы окру­
жавшихъ его язычниковъ. Самымъ же главнымъ предметомъ 
предсказаній іудейскихъ пророковъ было лицо Мессіи, Го­
спода нашего Іисуса Христа. И новозавѣтный пророкъ, за­
печатлѣвшій на себѣ предсказанія ветхозавѣтныхъ проро­
ковъ, доказалъ истину своего пророческаго служенія мно­
гими предсказаніями о себѣ самомъ, о судьбѣ своихъ уче­
никовъ и своего ученія, о судьбѣ іудеевъ и Іерусалима и о 
кончинѣ міра. Между тѣмъ въ разсказахъ мухаммеданъ о 
пророкахъ мы не находимъ многихъ пророчествъ о судьбѣ 
израильскаго народа и совершенно не видимъ пророчествъ 
о судьбѣ прочихъ народовъ. Подобный пропускъ составляетъ 
очень существенный недостатокъ въ представляемой мухам- 
меданствомъ исторіи божественнаго откровенія, но тѣмъ не 
менѣе не въ этомъ самое существенное отличіе мухамме- 
данства отъ христіанства. Существенное отличіе ученія ислама 
отъ христіанскаго ученія о Божественномъ откровеніи со-

*) ГІ. Раева.—„Признаки истинности христіанства и лживости мухам- 
меданетва*,—стр. 204—206.

ГОЛОСЪ Ц Е Р К В И . 9



—  130 —

стоитъ въ томъ, что главнымъ предметомъ всѣхъ проро­
чествъ исламъ считаетъ Мухаммеда, а не Іисуса Христа, 
какъ учитъ христіанство. Читавшему Коранъ извѣстно, что 
въ немъ постоянно укоряются іудеи и христіане въ повре­
жденіи своихъ священныхъ книгъ., которое состояло будто бы 
въ уничтоженіи находившихся тамъ пророчествъ о Мухам­
медѣ, какъ поясняютъ толковники Корана ’). Въ Коранѣ 
также говорится прямо, что Мухаммедъ былъ предсказанъ 
въ священныхъ книгахъ іудеевъ и христіанъ * 2 *) и даже— 
самимъ Іисусомъ Христомъ 8). Но словамъ арабскаго писа­
теля Ахмета Эфендія, рожденіе Мухаммеда и его посланни- 
чество въ міръ предвозвѣщено самыми явственными чер­
тами во всѣхъ книгахъ небесныхъ, и въ Библіи, и въ Еван­
геліи. Такъ въ книгѣ Моисеевой читаемъ слова Господни 
къ Аврааму: „ О Измаилѣ же се послушахъ тебѣ: и се бла- 
гословихъ его, и возвращу его, и умножу его зѣло: двана- 
десять языки родинъ: и дамъ его въ языкъ велій 4 5). Но 
ясно, что въ этомъ пророчествѣ нѣтъ и намека на рожденіе 
и посланничество, величіе и славу арабскаго пророка. Тотъ 
же писатель еще приводитъ слѣдующее мѣсто изъ писанія, 
какъ пророчество будто о данномъ чрезъ Мухаммеда законѣ: 
„И рече (Моисей); Господь отъ Синаи пріиде, и явися отъ 
Сіира намъ, и приспѣ отъ горы Фарани" и проч. “). Но по­
нятію Ахмедъ Эфендія, здѣсь указывается на Библію, вру­
ченную Моисею на горѣ Синайской, на Евангеліе, данное 
на горѣ Сіирской, и Коранъ, ниспосланный при горѣ Фа- 
ранской, что близъ Мекки. Но въ приведенныхъ словахъ 
говорится совершенно не о томъ, что предполагаетъ араб­
скій историкъ,—говорится не о будущемъ обнародованіи 
новой вѣры, а, напротивъ, перечисляются событія прошед­
шаго времени, именно: Моисей, желая привести на память 
израильтянамъ чудный Промыслъ Божій, которымъ они были 
водимы и хранимы по выходѣ изъ Египта, въ особенности 
упоминаетъ о трехъ славныхъ явленіяхъ Божіихъ—на горѣ

і) Коранъ П, 73. 83-84. 103; \Ѵ 48; V, 18; IX, 30—33.
*) Коранъ VII, 156;ХЬѴІ, 9.
*) Коранъ ЬХІ. 6.
Э Быт. XVII, 20.
5) Второзак. XX XIII, 2.



—  131 —

Синаѣ, въ гористой странѣ Сіиръ и въ пустынѣ Фарань 1), 
и вообще должно сказать, что слѣпая ревность арабскихъ 
ученыхъ, писавшихъ о Мухаммедѣ, простирается уже за 
предѣлы всякой вѣроятности: они относятъ къ нему всѣ 
пророчества, данныя Богомъ Аврааму о распространеніи его 
потомства, также большую часть Пророчествъ мессіанскихъ 
и, наконецъ, все то, что въ Новомъ Завѣтѣ говорится о ни­
спосланіи Духа Святаго.

Какъ нѣтъ въ священныхъ книгахъ ни одного предсказа­
нія, которое бы точно возвѣщало о Мухаммедѣ и его вѣрѣ, 
такъ равнымъ образомъ и Мухаммедъ съ своей стороны не 
изрекъ ни одного пророчества, которое бы исполнилось въ 
свое время. Въ Коранѣ Мухаммедъ самъ выражается о себѣ, 
какъ о такомъ посланникѣ, которому не было дано знать 
будущаго. Когда не вѣрующіе проповѣди Мухаммеда возра­
жали противъ божественнаго происхожденія Корана, мнимый 
пророкъ нашелся сказать только: „Я не говорю вамъ, что у 
меня сокровища Божіи, ни того, что знаю тайное; не говорю 
вамъ, что я ангелъ: я слѣдую только тому, что дано мнѣ 
откровеніемъ" 2). Если же Мухаммедъ не зналъ будущаго, 
то онъ не имѣетъ одного изъ самыхъ существенныхъ 
свойствъ истиннаго пророка 3).

Хрйстіанская церковь учитъ, что для спасенія падшаго 
человѣка пришелъ въ міръ Господь Іисусъ Христосъ, что 
безъ него самъ человѣкъ своими собственными силами не 
могъ бы ни возстать отъ своего грѣховнаго состоянія, ни 
достигнуть спасенія. Между тѣмъ мухаммеданство, совер­
шенно наоборотъ, утверждаетъ, что человѣкъ самъ можетъ 
спасаться, что для руководства грѣшныхъ людей достаточно 
однихъ пророковъ. Но такъ какъ всякій человѣкъ, слѣдо­
вательно и пророкъ, во время своей жизни можетъ такъ или 
иначе падать на пути своего нравственнаго преуспѣянія и 
согрѣшать малыми или великими грѣхами, то мухаммедане 
и составили въ своей догматикѣ теорію о томъ, что пророки 
безгрѣшны, что они или сами устранялись, или самъ Богъ

!) Второзак. 11, 1; Чисіъ X, 12.
2) Коранъ —VI, 50.
3) Н. Остроумова. — „Критическій разборъ мухаммеданскаго ученія о 

пророкахъ",—стр. 196—218.
9 *



—  132

предохранялъ ихъ отъ великихъ грѣховъ и гнусныхъ дѣлъ; 
если же они и не могли въ своей жизни остеречься отъ 
какихъ либо маловажныхъ ошибокъ, то Богъ прощаетъ имъ 
таковыя. Ученіе о безгрѣшности пророковъ составляетъ весьма 
существенный пунктъ мухаммеданской догматики, который 
противопоставляется христіанскому, догмату о гибельности 
грѣха Адамова для всего человѣческаго рода, вообще, про­
тивъ ученія о невозможности спасенія для падшаго чело­
вѣка безъ особаго сверхъестественнаго, божественнаго домо­
строительства объ этомъ спасеніи (падшаго человѣка), и му- 
хаммедане упорно держатся этого своего ученія, несмотря 
на очевидную его несостоятельность.

Прежде всего, самое отсутствіе у мухаммеданъ одинаковаго 
пониманія безгрѣшности пророковъ указываетъ хотя и ко­
свеннымъ образомъ, на произвольность и неосновательность 
этой теоріи. А затѣмъ и безпристрастный разборъ приводи­
мыхъ ими въ ея защиту основаній говоритъ далеко не въ 
пользу ученія о безгрѣшности пророковъ. Такъ, указывае­
мыя мухаммеданами мѣста изъ Корана 1), какъ мы видѣли, 
довольно неопредѣленны и общи. Въ нихъ, съ одной сто­
роны, вовсе не упоминается о пророкахъ, съ другой—нѣтъ 
рѣчи о томъ, чтобы Богъ устранялъ ихъ или кого бы то ни 
было отъ великихъ грѣховъ и гнусныхъ дѣлъ; наконецъ, 
здѣсь идетъ рѣчь вообще о людяхъ вѣрующихъ, надѣющихся 
на Бога, остерегающихся великихъ грѣховъ и гнусныхъ 
дѣлъ, и о томъ, что Господь готовъ расширить имъ свое 
прощеніе. Мало этого. Въ самомъ Коранѣ находится прямое 
указаніе на то, что нѣкоторые посланники или пророки Бо­
жіи поступаютъ несправедливо. Богъ говоритъ пророку Мои­
сею: „брось на землю жезлъ твой“. Когда же онъ увидѣлъ, 
что онъ извивается, какъ змѣй, то отбѣжалъ назадъ и не 
оглядывался вспять. „Моисей, не бойся! Посланники при 
мнѣ ничего не боятся, кромѣ тѣхъ (т.-е. посланниковъ), ко­
торые поступаютъ несправедливо" и пр. 2). Въ Коранѣ же 
есть свидѣтельство о томъ, что вообще пророки признаютъ 
себя грѣшными предъ Богомъ и просятъ Бога, чтобы Онъ 
простилъ имъ грѣхи ихъ, а не просто какія либо неважныя

1) Коранъ IV, 35; ХЬІІ, 34-36; Ы1І, 33.
2) Коранъ XXVII, 10, 11.



—  133

ошибки: „Сколько было пророковъ, съ которыми вступали 
въ битву тысячи враговъ! но они не изнемогали предъ 
тѣмъ, что постигло ихъ на пути Божіемъ, не ослабѣвали, 
не унывали: Богъ любитъ терпѣливыхъ. У нихъ не было 
другихъ словъ, кромѣ сихъ словъ: „Господи нашъ! прости 
намъ грѣхи наши, уклоненія отъ должнаго въ дѣлѣ служе­
нія нашего; утверди стопы наши, защити насъ отъ людей 
нечестивыхъ41 :). Въ Коранѣ даже есть прямое указаніе и 
на то, что пророки вообще неодинаковы по нравственной 
своей жизни, что они не безгрѣшны, и одни стоятъ на низ­
шей степени, другіе держатся средины, а третьи опережаютъ 
другихъ въ добрыхъ дѣлахъ: „мы дали писаніе въ наслѣдіе 
тѣмъ изъ рабовъ нашихъ, которыхъ избрали (т.-е. избрали 
въ пророки) мы: изъ нихъ (т.-е. изъ числа избранныхъ, или 
пророковъ) есть губящіе себя самихъ, изъ нихъ есть держа­
щіеся средины и есть изъ нихъ опережающіе другихъ въ 
добрыхъ дѣлахъ, по изволенію Божію; это великая щед­
рота!44

Наконецъ, есть еще одно отличіе мухаммеданскаго ученія 
о пророкахъ отъ христіанскаго. Это—происхожденіе проро­
ческихъ писаній. По христіанскому ученію, священныя книги, 
приписываемыя св. мужамъ Божіимъ, суть произведенія 
Св. Духа, какъ написанныя пророками по Его вдохновенію. 
Мухаммеданство учитъ, что свяіц. книги пророковъ суть 
выписки изъ какой то небесной скрижали и всѣ имѣютъ 
поэтому одинаковое содержаніе по своему существу. Самый 
способъ происхожденія этихъ книгъ мухаммедане предста­
вляютъ въ высшей степени своеобразно. Они заставляютъ 
ангела Гавріила сообщать пророкамъ, смотря по времени и 
обстоятельствамъ, тѣ или другіе отрывки изъ небесной книги, 
изъ которыхъ и составляется со временемъ цѣлая книга, въ 
родѣ Закона Моисея, Псалмовъ Давида, Евангелія Іисуса и 
Корана Мухаммеда. Такое представленіе отнюдь не оправды­
вается исторіею. Достаточно указать на самое очевидное про­
тиворѣчіе этого представленія дѣйствительности во взглядѣ 
на происхожденіе Евангелія. Мухаммедане не вѣрятъ даже

1) Коранъ III, 140—141.
Й Коранъ XXXV,  29. Е. Малова.—„Объ Аданѣ по ученію Библіи и по 

ученію Корана", Казань, 1883 г., стр. 233— 235.



—  134 —

и тому, что истинное Евангеліе написано четырьмя учени­
ками Іисуса и существуетъ поэтому въ четырехъ, согласныхъ 
между собою спискахъ. Ничѣмъ не оправдываютъ мухамме- 
дане своего ученія о свиткахъ, данныхъ будто бы Адаму, 
Сиѳу, Еноху и Аврааму. Въ Коранѣ упоминаются только 
свитки Авраама и Моисея, а о свиткахъ Адама, Сиѳа и 
Еноха не говорится въ немъ ничего. Какъ мухаммедане объ­
яснятъ причину, почему эти свитки не сохранились до на­
шего времени?! Мухаммедане могутъ, конечно, отвѣчать на 
этотъ вопросъ словами Корана, которыми въ затруднитель­
ныхъ обстоятельствахъ пользовался обыкновенно Мухаммедъ: 
„Богъ знаетъ, что лучше“. Но такой отвѣтъ едва ли можетъ 
удовлетворить вопрошающаго 1).

К. Меркурьевъ.

2) Н. Остроумова.—„Критическій разборъ мухаммед. ученія о проро- 
кахъ“—стр. 231—232.



ОТДѢЛЪ ВТОРОЙ.

Планъ на кончину патріарха Іоакима I I I * ) .
Прости, Владыко, сокровище вѣры, источникъ любви, 

носитель огненной ревности, пастырь вселенной! Ты 
покинулъ насъ, христіанъ всего міра, какъ великій 
Моисей предъ вступленіемъ своего народа въ Землю 
Обѣтованную.

Свѣтлый рай принялъ тебя подъ свои священныя 
кущи раньше, чѣмъ Христовъ крестъ возсіялъ на 
Софіи, раньше, чѣмъ угасло полувѣковое раздѣленіе 
съ православно-вѣрующими болгарами, раньше, чѣмъ 
осуществилась твоя молитва и твоя проповѣдь о со­
званіи вселенскаго собора православныхъ христіанъ.—

х) Свят. патр. Іоакимъ III родился въ 1834 г. въ простой греческой 
семьѣ одного изъ пригородовъ г. Константинополя. 17-ти лѣтъ онъ принялъ 
званіе діакона. Затѣмъ находился на службѣ въ Валахіи и въ Вѣнѣ, гдѣ 
слушалъ лекціи въ университетѣ. Скоро онъ получилъ званіе великаго 
протосинкелла Константинопольской патріархіи. Въ 1864 г. былъ избранъ 
на митрополичью каѳедру въ Варну, черезъ десять лѣтъ перемѣщенъ на 
митрополію Ѳессалоникъ, а 4 Октября 1878 г. единогласно былъ избранъ 
на вселенскій патріаршій престолъ. По вступленіи на престолъ патріархъ 
Іоакимъ созвалъ церковно-народное собраніе, предъ которымъ изложилъ 
программу преобразованій въ церковно-общественной жизни: порядокъ 
избранія архіереевъ, организація священнаго синода, реорганизація еп. 
управленія и суда, образованіе особаго двѣнадцатичленнаго народнаго 
совѣта, упорядоченіе народно-школьнаго дѣла, устройство сѣти духовныхъ 
школъ, упорядоченіе монастырей и иноческой жизни.



— 136

У же не на дальній Аѳонъ и не на 18 лѣтъ уединился 
ты отъ своей паствы и отъ руководства вселенскою 
Церковью, но переселился духомъ на небо и пребудешь 
тамъ до всеобщаго воскресенія.

Не увижу тебя я на землѣ сей, къ чему стремился 
уже много лѣтъ! Не на комъ будетъ успокоиться взору 
христіанина, скорбящаго объ ослабленіи современной 
жизни церковной и о глубокомъ упадкѣ нравовъ. Тебя 
нѣтъ среди насъ, великій оплотъ православія! Тебя 
нѣтъ, и сердца вѣрныхъ погружены въ глубокую пе­
чаль. Сокрушенный скорбями и болѣзнями 80-лѣтній 
старецъ, ты не только былъ сильнѣе всѣхъ своимъ 
апостольскимъ духомъ, но твое слово или посланіе 
вливало силу въ душу всякаго, къ кому оно обраща­
лось. Сіяніе Божественной славы блистало на твоемъ 
челѣ; благодатная сила соединена была съ твоимъ 
словомъ; твоя молитва, длившаяся безпрерывно болѣе 
половины сутокъ „посредѣ церкве“, одушевляла пред­
стоявшую братію и народъ, и сонъ далеко бѣжалъ отъ 
ихъ очей, когда они видѣли, какъ твои очи постоянно

Патріархъ пользовался громаднымъ уваженіемъ. Чрезъ его руки прошло 
много золота, которое жертвовали греческіе банкиры и купцы;—онъ раз­
давалъ эти деньги благотворительнымъ учрежденіямъ, школамъ, самъ же 
часто испытывалъ нужду въ удовлетвореніи личныхъ надобностей.

Онъ самоотверженно ограждалъ свободу церкви и внутреннюю неза­
висимость народной жизни. Онъ отстоялъ автономію церкви при Абдулъ- 
Гамидѣ, хотя самъ долженъ былъ уйти въ изгнаніе. 30 Марта 1884 года 
Іоакимъ III былъ отрѣшенъ отъ вселенскаго престола, но 26 Мая 1901 г. 
онъ вторично былъ возведенъ на вселенскій престолъ.

ІІа этотъ разъ онъ ознаменовалъ себя самоотверженной борьбой съ 
массонской и протестантской пропагандой въ патріархатѣ.

Съ провозглашеніемъ въ Турціи конституціи, положеніе патріарха стало 
крайне труднымъ, такъ какъ новое правительство оказалось болѣе враж­
дебнымъ греческой Церкви, чѣмъ правительство султана, и не разъ воз­
никалъ вопросъ объ отреченіи патріарха Іоакима, который стойко отра­
жалъ покушенія младотурокъ на права греческой Церкви.



—  137 —

наполняются слезами молитвеннаго умиленія.—Такъ 
пребывалъ ты учителемъ вселенной и на патріаршемъ 
престолѣ и въ Аѳонской пустынѣ, куда почти чрезъ 
каждую седьмицу приходилъ ты въ качествѣ пѣшаго 
богомольца на престольные праздники иноческихъ оби­
телей всѣхъ народностей и былъ всѣми встрѣчаемъ 
съ одинаковымъ восторгомъ, какъ отецъ, учитель и 
другъ всѣхъ народовъ.

Будучи отцомъ всѣхъ вѣрныхъ человѣковъ, ты теперь 
будешь нареченъ сыномъ Божіимъ, какъ великій ми­
ротворецъ церквей и племенъ. Твоимъ святительскимъ 
посредствомъ возвращено было церковное общеніе 
Антіохійской патріархіи съ прочими церквами Востока; 
твоимъ авторитетомъ была успокоена распря среди 
іерусалимской іерархіи, возникшая на племенной враждѣ, 
а послѣдніе два года твоей праведной жизни ты по­
святилъ великому дѣлу примѣренія съ Церковью шести­
милліоннаго болгарскаго народа и его епископовъ. 
Поистинѣ ты былъ для православной вселенной вто­
рымъ Моисеемъ, примиряя церкви и народы между 
собою и всѣхъ примиряя съ Богомъ.—Впрочемъ Ар­
хангелу Михаилу не нужно будетъ спорить съ сатаной 
о твоей праведной душѣ, какъ онъ спорилъ о тѣлѣ 
Моисея, ибо Моисей воспріялъ смерть до вступленія 
въ Обѣтованную Землю за то, что однажды прогнѣвалъ 
Бога малымъ сомнѣніемъ, а тебя отнялъ Богъ отъ 
вѣрующей вселенной не за твои, а за наши грѣхи, за'' 
то, что будучи тепло-хладны, мы, епископы всѣхъ

(
странъ, слишкомъ вяло отзывались на пророческіе 
призывы въ твоихъ Окружныхъ Посланіяхъ, вмѣсто 
того, чтобы радостно спѣшить на твой голосъ. Десять 
лѣтъ почти прошло съ тѣхъ поръ, какъ ты призывалъ



— 138 —

церкви къ собранію Вселенскаго Собора, но, увы, мы 
уподобились недостойнымъ гостямъ, званнымъ на еван­
гельскую вечерю! И вотъ заключился чертогъ твоей 
благодатной души: она перенеслась отъ насъ въ свѣт­
лый чертогъ небесный. Она тамъ встрѣтитъ болѣе 
присныя ей души праведныхъ. Она узритъ тамъ уми­
ротворителя церквей Великаго Василія, будетъ бесѣ­
довать съ изгнанникомъ за правду Аѳанасіемъ Вели­
кимъ, утѣшаться слышаніемъ глаголовъ ревности свя­
того Златоуста — „ Блаженъ путь, въ онь же днесь 
идеши душе, яко уготовася тебѣ мѣсто упокоенія".

Твой путь блаженъ, но печально пребываніе овецъ, 
оставшихся безъ пастыря, предъ дверьми церковнаго 
единенія, предъ освобожденіемъ царствующаго града 
отъ рукъ невѣрныхъ. Кто соберетъ теперь встрѣ­
тившіеся тамъ народы, „яко же кокогиъ собираетъ 
птенцы своя подъ крылѣ своя“ (Мтѳ. 23, 37). Кто 
удалитъ отъ нихъ распрю о первенствѣ и подобно 
Спасителю вопроситъ ихъ: „кто болій'. возлежай-ли, 
или служай? не возлежай-ли? Азъ же посредѣ васъ 
есмь, яко. служ ай“ (Лук. 22, 27).

Да! осиротѣли православные народы, подошедшіе съ 
оружіемъ въ рукахъ и съ приговоромъ смерти за вѣру 
къ столицѣ султановъ! Осиротѣла тѣмъ паче великая 
народность эллиновъ, которую ты удерживалъ отъ 
обращенія ея сердца къ древне-языческимъ предкамъ 
и возносилъ ихъ духъ, ихъ чувство и память къ ихъ 
отцамъ по вѣрѣ, къ великимъ строителямъ Церкви, 
къ святымъ апостоламъ и богоноснымъ отцамъ. Оси­
ротѣло и одно древне-русское племя, двѣсти лѣтъ тому 
назадъ вовлеченное насиліемъ и обманомъ во власть 
латинской ереси, но въ послѣдніе годы пытающееся



—  139 —

сорвать съ себя ея погибельныя оковы и сдѣлаться 
твоею богоспасаемою паствою. Ихъ іереи съ греческими 
антиминсами томятся тамъ въ нѣмецкихъ тюрьмахъ, 
а бѣдный народъ простираетъ къ священному Востоку 
свои умоляющія руки, прося православнаго причащенія,

[ православнаго крещенія дѣтямъ и православнаго по­
гребенія умершимъ, въ чемъ имъ отказываютъ мірскія 
власти, злые мучители, носящіе личину гражданской 
свободы.

Вотъ сколькихъ сиротъ по разнымъ странамъ міра 
оставляешь ты, „всемірный отче“, какъ именовала 
Церковь нѣкоторыхъ святыхъ,—Плачьте же, христіане 
всего міра! Вы лишились пастыря, который одинъ, 
изъ немногихъ, носилъ въ душѣ своей тотъ залогъ 
животворящей силы, коимъ должны бы обладать всѣ: 
онъ, одинъ изъ немногихъ, болѣе всего во всемъ мірѣ 
любилъ Христову Церковь, любилъ общее спасеніе; 
для него трудился, для него жилъ, для него подви­
зался въ постѣ и молитвѣ, для него терпѣлъ изгнанія, 

■  за него терпѣлъ оскорбленія, для него переносилъ 
„бѣды отъ единоплеменниковъ, бѣды отъ языкъ, бѣды 
во градѣ, бѣды въ пустыни, бѣды на мори, бѣды отъ 
лжебратіии (2 Кор. 11, 26).

Не достало бы намъ словъ, если бы мы пожелали 
припомнить всѣ черты духа усопшаго святителя, упо­
доблявшія его святымъ апостоламъ и древнимъ вели­
кимъ отцамъ. Іоакимъ Третій не былъ человѣкомъ 
двадцатаго вѣка: ни эпоха, ни мѣсто рожденія не опре­
дѣлили собою его духовнаго облика. Такіе люди, такіе 
служители Христа, стоятъ выше и внѣ исторіи и на­
родности: еще на землѣ принадлежатъ они вѣчности, 
еще во плоти они граждане и отцы вселенной. Во



— 140 —

времена древнія такихъ святителей и монаховъ бывало 
не мало. Блаженно и наше время, что оно имѣло 
хотя одного такого избранника. Блаженны очи тѣхъ, 
которые видѣли его, блаженны уши тѣхъ, которые его 
слышали!

Соединимъ же, христіане, нашу скорбь съ нашимъ 
благодареніемъ Богу! Утремъ наши слезы цвѣтами 
благодарственнаго прославленія вѣрнаго Божія раба! 
Вознесемъ молитвы, чтобы Господь открылъ его душѣ 
безпреткновенный путь къ Своему престолу, дабы и 
онъ повергъ предъ Нимъ свое ходатайство о благосо­
стояніи святыхъ Божіихъ Церквей!

А мы здѣсь, оставшіеся на землѣ предводители цер­
ковнаго воинства, оплакавъ потерю патріарха Іоакима 
Третьяго, скажемъ себѣ и Богу то, что сказали іудеи, 
потерявъ третьяго полководца Маккавея-Іонаѳана: „те­
перь н?ътъ у насъ начальника и поборника; шпакъ, 
будемъ теперь воевать противъ нихъ (безбожниковъ) 
и истребимъ изъ среды людей память ихъ (I Макк. 
12, 53). Такъ и мы: станемъ за святую Церковь Хри­
стову, за вселенское единеніе, за чистоту нравовъ, за 
охраненіе священныхъ каноновъ, на борьбу съ не­
вѣріемъ, съ ересями, съ язычествомъ, древнимъ и но­
вымъ! Станемъ за великіе завѣты Іоакима Третьяго, 
во славу Божію и за упокой его праведной души.

мі

Ан тоній, архіепископъ НолынскіП.



Митрополитъ Платонъ.
( 1812— 1912).

Въ 1737 г. 29 Іюня, въ селѣ Чашниковѣ (въ 40 в. отъ 
Москвы) у бѣднаго причетника, Егора Данилова, родился 
сынъ, названный Петромъ; этому то младенцу, рожденному 
въ убожествѣ, въ нищетѣ, выпала доля быть великимъ іерар­
хомъ. „Ни знатность мѣста, ни знатность происхожденія не 
предвѣщали славы и величія Петру44...

Причетникъ Егоръ Даниловъ *), и его жена, Татьяна Ива­
новна* 2), люди честные, богобоязненные, очень были обрадо­
ваны рожденіемъ Петра.

Какъ только минуло мальчику Петру пять лѣтъ, отецъ 
сталъ учить его грамотѣ: по азбукѣ, часослову и по псалтири. 
И восьми лѣтъ Петя не только читалъ въ церкви часы, но 
и помогалъ отцу пѣть на клиросѣ; голосъ у него былъ 
хорошій, звонкій; онъ зналъ наизусть пѣніе Божественной 
Литургіи и другихъ церковныхъ службъ. Нравомъ отрокъ 
былъ кротокъ, тихъ, ко всѣмъ услужливъ, за что его любили 
не только родные и близкіе, но и посторонніе.

Когда минуло Петру десять лѣтъ, отецъ, въ то время уже 
священникъ въ селѣ Липицахъ3), отвезъ его въ Москву 
учиться, вмѣстѣ съ другимъ своимъ сыномъ, Александромъ 4)т 
въ Славяно-Греко-Латинскую Академію, помѣщавшуюся въ 
Заиконоспасскомъ монастырѣ. Долго и настойчиво пришлось 
хлопотать незамѣтному сельскому священнику, чтобы, въ 
концѣ концовъ, приняли его сыновей въ Академію.

Ц Отецъ святителя Платона скончался будучи священникомъ при 
церкви Спаса во Спасской, гдѣ и похороненъ, а 2) мать его умерла въ
1771 г. отъ свирѣпствовавшей въ то время язвы и погребена въ Ново­
дѣвичьемъ монастырѣ.

3) Коломенской епархіи.
4) Впослѣдствіи протопопъ Успенскаго собора въ Москвѣ, скончался 

въ 1798 г.



—  142 —

Во время своего образованія въ Академіи Петръ и Але­
ксандръ стали носить фамилію Левшиныхъ. Нечего и гово­
рить, что отецъ не могъ присылать имъ достаточныхъ средствъ 
и братья Левшины сильно голодали... Въ лѣтнее и весеннее 
время Петръ ходилъ въ Академію босой, неся обувь въ ру­
кахъ, чтобы не истаптывать ея и обувался лишь при са­
момъ входѣ въ Академію. Будучи отъ природы надѣленъ 
блестящей способностью Петръ Левшинъ въ двѣ недѣли 
близко узналъ латинскій языкъ, также удивительно быстро 
подвинулся онъ и въ другихъ наукахъ... Но бѣдность и 
тутъ давала себя знать: часто ему не на что было купить 
даже учебника, и приходилось чуть не со слезами выпра­
шивать книгу у товарищей.

Постановка дѣла въ Академіи, какъ и способы препода­
ванія въ то время были самыми примитивными и всю тя­
жесть наукъ больше приходилось выносить на своихъ плечахъ 
самимъ ученикамъ, безъ помощи преподавателей.

Сообщимъ еще трогательный примѣръ, характеризующій 
неудержимое стремленіе Петра Левшина къ свѣту. Такъ ему 
нужна была греческая грамматика, а купить ее не на что. 
И вотъ онъ, выпросивъ грамматику на время у товарища, 
безъ разгибу сидитъ нѣсколько дней и ночей, пока не пере­
писалъ ее всю отъ строчки до строчки... Впослѣдствіи Петръ 
Левшинъ сдѣлался учителемъ греческаго языка въ Академіи; 
языкъ этотъ онъ любилъ и изучилъ его въ совершенствѣ. 
Уже будучи митрополитомъ онъ часто уединялся въ свою 
любимую пустыньку—Виѳанію и здѣсь самъ служилъ и пѣлъ 
на клиросѣ по-гречески.

Параллельно съ изученіемъ академическихъ наукъ у Петра 
развивалась и любовь къ чтенію. Но постановка библіотеч­
наго дѣла въ Академіи тогда была совсѣмъ уже плоха и 
представляла собой нѣсколько десятковъ кое-какихъ книгъ. 
Быстро перечитавъ ихъ, Петръ сталъ выпрашивать для 
чтенія книги у товарищей и знакомыхъ... Еще слѣдуетъ 
отмѣтить интересную особенность характера будущаго іерарха. 
Будучи человѣкомъ въ высшей степени религіознымъ, онъ, 
въ то же время, считался въ товарищескихъ кружкахъ 
однимъ изъ веселыхъ и умныхъ собесѣдниковъ.

...„Съ остроуміемъ словоохотенъ, съ чистосердечіемъ при­
вѣтливъ и съ добродушіемъ услужливъ, такъ что всѣ,



—  143 —

знавшіе его, любили и всѣ любившіе находили удовольствіе 
видѣть и слышать миловиднаго и сладкорѣчиваго Петра, 
который привлекалъ къ себѣ умомъ, ученостью и непороч­
ностью нравовъ, живоотпечатанныхъ на его красивомъ и 
свѣжемъ лицѣ, зеркалѣ свѣтлой и возвышенной его души...

...Петръ возрасталъ и тѣломъ и духомъ, всегда отвращалъ 
свой цѣломудренный слухъ отъ позорищъ и гульбищъ. 
Склонный къ духовному, онъ чуждался всего мірского и 
свѣтскаго — даже отказался вступить въ открытый тогда 
въ 1755 г. по близости Духовной Академіи—Московскій уни­
верситетъ, куда былъ назначенъ въ студенты съ другими ака­
демистами" 1).

По окончаніи курса, двадцати лѣтъ отъ роду, какъ уже 
упомянуто нами было нѣсколько ранѣе, онъ занялъ въ своей 
Академіи учительское мѣсто съ жалованьемъ въ 170 р. въ 
годъ; преподавалъ онъ „піитику" и греческій языкъ и почти 
первый блеснулъ здѣсь большими педагогическими способ­
ностями, недостаточность которыхъ въ Академіи Петръ испы­
талъ на себѣ самомъ.

Въ Академіи почти со дня ея основанія заведено было въ 
каждый воскресный день до поздней обѣдни въ академи­
ческихъ аудиторіяхъ читать и пояснять желающимъ кате­
хизисъ и др. священныя книги.

И вотъ, когда на этомъ полезномъ поприщѣ, поручено 
было выступать и Левшину, онъ скоро заставилъ слушать 
себя всю Москву—такъ вдохновенны и сильны были пропо­
вѣди молодого педагога. Къ каѳедрѣ его матери приводили 
своихъ дѣтей съ тѣмъ, чтобы они слушали и запоминали; 
съѣзжалась, въ цугомъ запряженныхъ каретахъ, знать и 
сановники, въ блестящихъ мундирахъ и напудренныхъ па­
рикахъ; приходили и бѣдняки, голодные и оборванные... 
Имя проповѣдника гремѣло... Всѣ одинаково съ восторгомъ 
слушали его и называли „вторымъ златоустомъ".

Одно время недруги Левшина, раздраженные его блестя­
щимъ проповѣдничествомъ, стали подкапываться подъ него и 
утверждать, что онъ проповѣдуетъ не согласно духу право­
славія; но эта жалкая клевета была построена на такихъ

Ив. Снегиревъ—„Жизнь Московскаго митрополита ІІлатона“.



— 144 —

шаткихъ и нелѣпыхъ основаніяхъ, что умерла почти не 
родившись.

Слава проповѣдника проникала всюду... И скоро Архиман­
дритъ Троицкой Лавры, придворный проповѣдникъ и членъ 
Св. Сѵнода, Гедеонъ Криновскій, пригласилъ Петра Левшина 
въ Троицкую семинарію1) учителемъ риторики, а вслѣдъ 
за тѣмъ полученъ былъ указъ Святѣйшаго Сѵнода, который 
утверждалъ Левшина „наставникомъ витійства".

Въ 1758 г. Петръ Левшинъ простился съ Москвою и пе­
реселился въ Лавру.

Первое время онъ очень скучалъ о покинутой имъ Ака­
деміи, но мало-по-малу привыкъ и даже такъ сроднился съ 
обителью св. Сергія, „что по самую смерть не было для него 
милѣе и любезнѣе во всемъ свѣтѣ мѣста, паче Лавры".

Архимандритъ Гедеонъ, находившійся въ Петербургѣ, 
прислалъ указъ о постриженіи Петра Левшина въ мона­
шество. Монашество принято имъ было съ духовной радо­
стью; его завѣтныя, давно лелѣянныя мечты сбылись, онъ— 
монахъ...

На 21 году отъ рожденія, наканунѣ праздника Успенія 
ІІресв. Богородицы, въ 1758 г., Петръ Левшинъ принимаетъ 
иноческій санъ съ именемъ Платона. Чинъ постриженія 
совершалъ намѣстникъ Лавры Гавріилъ 2).

Въ этомъ же году онъ былъ посвященъ, въ іеродіакона 
въ Москвѣ, въ Успенскомъ соборѣ, митрополитомъ Тимоѳеемъ.

Архимандритъ Гедеонъ, извѣстный проповѣдникъ, имѣвшій 
большое вліяніе при дворѣ Императрицы Елисаветы Пе­
тровны, къ тому времени прибывшій изъ Петербурга, со­
шелся съ Платономъ, полюбилъ его и звалъ съ собою въ 
Петербургъ, говоря, что онъ тамъ найдетъ для себя большое 
поприще. Но къ его удивленію молодой іеродіаконъ сми­
ренно уклонился отъ такого лестнаго предложенія и только 
послѣ настойчивыхъ требованій Гедеона рѣшился ѣхать въ 
Петербургъ, „гдѣ послѣ Биронова самовластія водворилось 
отрадное спокойствіе, среди коего свободнѣе стали биться 
русскія сердца подъ кроткимъ правленіемъ дщери Петровой".

Ц Основана была въ 1742 г. и подчинена Троицкому Архимандриту. 
*) Впослѣдствіи митрополитъ С.-Петербургскій



-  ш  -

Въ Петербургѣ личность Платона, дѣйствительно, быстро 
стала замѣтной. Многіе вельможи Елизаветинскаго царство­
ванія—гр. А. Г. Разумовскій, И. И. Шуваловъ и др.—при­
близили къ себѣ молодого талантливаго монаха; а также 
и первоприсутствующій членъ Святѣйш. Сѵнода—Димитрій 
Сѣченовъ и др. іерархи...

20-го Іюля 1759 г. Епископъ Рязанскій, Палладій, рукопо­
ложилъ Платона въ іеромонахи, въ Крестовой церкви Троиц­
каго подворья; тогда же онъ получилъ и назначеніе быть 
префектомъ Троицкой Семинаріи и учителемъ философіи.

Въ 1761 г. іеромонахъ Платонъ назначенъ былъ намѣст­
никомъ Лавры и ректоромъ семинаріи.

Императрица Екатерина, по вступленіи на престолъ (въ 
1762 г.), послѣ коронованія въ Москвѣ посѣтила Сергіеву 
Лавру. Ей устроена была торжественная встрѣча: иноки и 
священнослужители во главѣ съ намѣстникомъ Платономъ, 
въ блестящихъ облаченіяхъ, и юноши-семинаристы въ бѣ­
лыхъ одеждахъ съ вѣнками изъ цвѣтовъ на головахъ и съ 
пальмами въ рукахъ, встрѣтили русскую царицу; весь путь 
ея усѣянъ былъ цвѣтами. „При этомъ случаѣ въ мирныхъ 
стѣнахъ Лавры днемъ раздавались колокольный звонъ и 
пушечный громъ, вечеромъ онѣ (стѣны) освѣщались искус­
ственными огнями".

При посѣщеніи Государынею семинаріи Платонъ встрѣтилъ 
ее торжественнымъ словомъ, а семинаристы—стихами и одами.

Екатерина, между прочимъ, спросила у Платона, почему 
онъ избралъ монашескую жизнь.

— По особой любви къ просвѣщенію, ваше величество,— 
почтительно отвѣтилъ Платонъ.

— Да развѣ нельзя въ мірской жизни заботиться о своемъ 
просвѣщеніи?—возразила Государыня.

— Возможно, ваше величество, но не столь удобно, имѣя 
жену и дѣтей и разныя суеты мірскія, сколько въ монаше­
ской жизни, гдѣ я по своему свободенъ.

Императрица изъявила свое благоволеніе Платону и по­
жаловала всѣмъ учителямъ семинаріи крупныя денежныя 
вознагражденія.

Въ 1763 г. указомъ Императрицы Платонъ назначался 
преподавателемъ Закона Божія наслѣднику престола—Павлу 
Петровичу.

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ/ 10



И нотъ „юный монахъ въ новомъ кругу, неизвѣстномъ ому 
во многихъ отношеніяхъ и противоположномъ монастырскому 
и школьному, при блистательномъ дворѣ Екатерины И, соеди­
нявшемъ въ себѣ роскошь азіатскую съ образованностію 
европейскою, умъ съ любезностію, старину съ новизною, 
отечественное съ иностраннымъ“ (Ив. Снегиревъ)..

Въ Петербургѣ молодой іеромонахъ Платонъ, н на этотъ 
разъ, быстро привлекъ къ себѣ вниманіе разнузданнаго 
высшаго свѣта того времени, своими обличительными про­
повѣдями. Даже сама Императрица такъ отзывалась о его 
проповѣдяхъ:

— „Отецъ Платонъ дѣлаетъ изъ насъ все, что хочетъ; 
хочетъ чтобы плакали—мы плачемъ"...

Но истиннымъ шедевромъ его ораторскаго искусства была 
рѣчь въ Петропавловскомъ соборѣ по случаю побѣды рус­
скаго флота надъ турками при Чесмѣ, въ 1770 г., и обра­
щенная къ Петру В.,—основателю флота,—у его гробницы.

Эту рѣчь, переведенную на французскій языкъ, Импе­
ратрица послала въ Парижъ, къ знаменитому мыслителю 
Вольтеру; и тотъ такъ отозвался объ ней: „сія рѣчь, обра­
щенная къ основателю Петербурга и вашихъ орловъ, есть, 
по моему мнѣнію, знаменитѣйшій въ свѣтѣ памятникъ; я 
думаю, что никогда и ни одинъ ораторъ не имѣлъ столь 
счастливаго предмета къ основанію своего слова, не исключая 
и греческаго Платона".

Дворъ Екатерины, увлекавшейся западными философами 
и энциклопедистами, часто посѣщался тѣми и Платону не 
разъ приходилось спорить съ ними. Напримѣръ съ Дидро.

Въ 1766 г. по Высочайшему повслѣнію іеромонахъ Платонъ 
возведенъ былъ въ санъ архимандрита Троицкой Лавры, на 
мѣсто умершаго Лаврентія; не смотря на это ученье вели­
каго князя продолжалось своимъ порядкомъ, и Платонъ 
оставался въ Петербургѣ, возведенный также въ званіе члена 
Св. Сѵнода.

Въ 1770 г. онъ ужъ нареченъ Архіепископомъ Тверскимъ, 
съ оставленіемъ архимандритомъ Сергіевой Лавры. Въ то 
время ему было всего лишь 33 года...

И, наконецъ, въ 1775 году, Императрица проѣздомъ въ 
Москву заѣхала въ Тверь и вручила Платону два указа. 
Однимъ изъ нихъ Платонъ переводился изъ Твери въ



—  147 —

Москву, оставшуюся безъ архипастыря, послѣ трагической 
смерти архіепископа Амвросія, убитаго чернью во время 
чумы въ 1771 г.; другимъ—повелѣвалось выдать ему изъ 
казны 5000 рублей; въ то же время Потемкинъ, искренній 
другъ Платона, вручилъ ему, отъ имени Государыни, дра­
гоцѣнную панагію.

Но нельзя сказать, чтобы это новое, почетное назначеніе 
обрадовало скромнаго архіепископа. Сложныя обязанности, 
обширная епархія, видный постъ—все это пугало Платона 
н онъ пробовалъ даже отказываться отъ назначенія, но Им­
ператрица прислала это прошеніе его обратно съ краткой 
резолюціей: „держусь моего указа".

Такъ, сама судьба выдвигала исключительныя дарованія 
Платона.

*
*  *

Платонъ—архіепископъ Московскій и Калужскій и свя- 
іценно-архимандритъ Троице-Сергіевой Лавры.

Пастырское управленіе Платономъ Московскою епархіей 
составляетъ свѣтлыя страницы въ исторіи Русской Церкви.

Много труда положилъ онъ на пользу дѣлъ Московской 
епархіи и немного прошло времени, какъ послѣдняя стала 
неузнаваема: священническія и діаконскія мѣста были заняты 
людьми достойными, образованными; издано множество рас­
поряженій, касавшихся нравственнаго улучшенія духовен­
ства и его быта; широко дотолѣ распространенное въ духо­
венствѣ мздоимство было въ корнѣ уничтожено.

Много потрудился Платонъ для приведенія духовной Ака­
деміи и семинаріи въ цвѣтущее состояніе; по его мысли 
открыто было нѣсколько духовныхъ училищъ.

Подъ руководствомъ святителя Платона воспиталось не 
мало образованныхъ ученыхъ монаховъ — „Платониковъ"; 
многіе изъ нихъ впослѣдствіи заняли высшіе іерархическія 
мѣста въ русской Церкви.

Платонъ самъ любилъ истовыя, благоговѣйныя богослу­
женія и настоятельно требовалъ этого же отъ духовенства. 
Скороговорочныя, съ громадными пропусками службы онъ 
искоренялъ энергичной рукой.

Въ сжатомъ біографическомъ очеркѣ нельзя исчислить 
всего, что сдѣлано было для Церкви московской іерархомъ 
Платономъ.

ю*



—  148 —

Онъ пользовался огромной любовью и глубокимъ уваже­
ніемъ не только среди народа и духовенства, называвшихъ 
его „своимъ отцомъ" но и среди сановниковъ и ученыхъ. 
Имя его сдѣлалось извѣстнымъ въ Европѣ; многія европей­
скія знаменитости пріѣзжали въ Россію съ исключительной 
цѣлью увидать и поговорить съ Платономъ. Такъ въ 1770 г. 
Москву посѣтилъ Императоръ Іосифъ II. ІТо пріѣздѣ Іосифа 
въ Петербургъ Императрица Екатерина спросила его, что 
онъ нашелъ въ Москвѣ достопримѣчательнаго.

— „Платона!"—лаконически отвѣтилъ ей Императоръ.
Но не всѣ однако безстрастно преклонялись передъ рѣд­

кимъ геніемъ великаго іерарха.
Было у него и много завистниковъ. Въ томъ числѣ ду­

ховникъ Государыни протоіерей Памфиловъ, очень вліятель­
ная личность. Онъ всячески вліялъ на Государыню, расхо­
лаживая ее къ Платону и эти старанія его не оказались 
безрезультатными. Платонъ долгое время не получалъ сана 
митрополита и правилъ митрополіей будучи архіепископомъ. 
Да и отношенія между нимъ и Императрицей замѣтно 
испортились. Это заставило его отказаться отъ званія члена 
Сѵнода; онъ сталъ даже думать о своемъ увольненіи на покой...

Подобныя непріятности плохо отзывались на его самочув­
ствіи и энергіи. Теперь въ немъ вновь проснулась душа 
человѣка, родившагося въ деревнѣ, среди рѣдкихъ красотъ 
природы; блестящее положеніе, великая одежда, не могли 
укрыть окончательно этихъ чувствъ. Его вновь потянуло въ 
лѣсъ, къ рѣкамъ и долинамъ...

Тогда онъ нашелъ мѣсто, въ трехъ верстахъ отъ Лавры, 
которое „на красивомъ положеніи и при обиліи водъ, осо­
бливо нравилось" ’) и въ 1783 г. положилъ здѣсь начало 
Спасо - Впѳанск'ому монастырю. Этому монастырю суждено 
было оказаться въ роли регулятора душевныхъ настроеній 
его основателя-іерарха. Онъ спѣшилъ сюда въ тѣ минуты, 
когда жажда уединенія, тишины и лѣсной природы чувство­
валась наиболѣе остро.

Наконецъ, въ 1787 г. Императрица неожиданно наградила 
Платона саномъ митрополита и пожаловала ему на бѣлый 
клобукъ брилліантовый крестъ.

Ц Выраженіе изъ автобіографіи митр. Платона.



— 149 —

Но это только еще болѣе вооружило его противниковъ и, 
нзнемогаемый въ борьбѣ съ ними, онъ въ 1792 г. подалъ 
прошеніе объ увольненіи его на покой по болѣзни. Импе­
ратрица прямое увольненіе его отклонила, но разрѣшила, 
сдавъ всѣ дѣла по епархіи викарію, самому ему жить въ 
Лаврѣ, „сколько разсудитъ

Однако это не удовлетворило митрополита Платона. Встрѣ­
чая теперь почти на каждомъ шагу препятствія своимъ 
полезнымъ начинаніямъ, онъ искренно желалъ кончить 
эту недостойную борьбу и жить безвыѣздно въ любимой 
Виѳаніи.

...„Развязка (т.-е. резолюція Государыни, прим. авт.) не­
совершенна, — пишетъ митрополитъ Платонъ, ’), — не однѣ 
немощи тѣлесныя препятствуютъ мнѣ продолжать управленіе, 
но самое правленіе рождаетъ во мнѣ скуку и тоску“...

Это печальное доказательство полнаго банкротства души 
и энергіи такого сильнаго человѣка, какъ Платонъ, удач­
наго оппонента знаменитой атеистической философіи того 
времени, лишній разъ рисуетъ намъ силу ненависти и за­
висти, вообще отрицательныхъ чертъ людей,

Но вотъ въ 1796 г., 5 Ноября, умираетъ Императрица 
Екатерина и на престолъ вступаетъ сынъ ея, Павелъ I, 
выученикъ Платона; 10-го марта 1797 года назначается въ 
Москвѣ его коронованіе.

Не смотря на свою болѣзнь, митрополитъ Платонъ ѣдетъ 
въ Москву привѣтствовать своего царственнаго ученика и 
Государь, на особомъ пріемѣ его во дворцѣ, надѣваетъ на 
іерарха высшій орденъ св. Андрея Первозваннаго. Послѣ 
коронаціонныхъ торжествъ Императоръ, по примѣру своихъ 
предковъ, посѣтилъ Сергіеву Лавру и былъ очень разстро- 
ганъ тѣмъ, что Платонъ встрѣтилъ его въ убогой ризѣ 
преиод. Сергія и съ его посохомъ въ рукахъ. „Эта встрѣча 
напомнила ему древшою простоту и благочестіе, въ убо­
жествѣ), великаго смиреніемъ, мужа.. Государь облобызалъ 
его ветхую одежду, орошенную потомъ труда и слезами 
молитвы".

На другой день Государь рѣшилъ посѣтить Ниѳанію и 
тамъ обѣдать. И когда смиренный митрополитъ заявилъ, что

') Письмо его къ архіеп. Казанскому Амвросію йодобѣдову въ 1792 г-



—  150 —

Виѳанія—скудна постройками и нѣтъ покой, достойныхъ 
царскаго посѣщенія, Павелъ отвѣтилъ—„хотя бы въ уголкѣ, 
но тамъ будемъ обѣдать".

И, дѣйствительно, на другой день Павелъ пріѣхалъ въ 
Виѳанію, осматривалъ ея храмы и даже рѣшилъ устроить 
у себя во дворцѣ церковь, по примѣру домашней церкви 
митрополита.

Вскорѣ послѣ этого посѣщенія Павелъ I утвердилъ Ви­
ѳанію второкласснымъ монастыремъ. Въ память всѣхъ этихъ 
событій въ Виѳаніи былъ установленъ, около покоевъ Пла­
тона памятникъ съ соотвѣтствующими оригинальными над­
писями. Памятникъ сохранился и до сихъ поръ.

Однако, по возвращеніи Павла въ Сергіеву Лавру изъ 
Виѳаніи, митрополитъ вновь воспользовался случаемъ и по­
далъ ему прошеніе объ увольненіи своемъ на покой; хотя 
очень возможно, что этимъ рѣшительнымъ шагомъ онъ 
хотѣлъ выяснить свое неопредѣленное положеніе въ ту или 
другую сторону. Но Павелъ не только не принялъ прошенія, 
но даже пригласилъ Платона пріѣхать въ праздникъ Пре­
половенія въ Москву и вообще высказалъ ему всѣ знаки 
своего благоволенія.

Но когда же Платонъ пріѣхалъ, согласно приглашенію, 
въ Москву, то Императоръ, извѣстный въ исторіи, какъ, въ 
высшей степени, неуравновѣшанный и впечатлительный 
человѣкъ, митрополита не принялъ, хотя и выслалъ ему 
пожалованные брилліантовые знаки ордена Андрея Перво­
званнаго, а отъ Государыни золотой наперстный крестъ съ 
брилліантами. Платонъ понялъ, что недруги его воспользо­
вались особыми свойствами характера Императора, и возста­
новили Павла противъ него.

Такъ, въ непрестанныхъ интригахъ, и болѣзняхъ вслѣдствіе 
ихъ, и протекала вторая эра жизни, московскаго іерарха, 
достойнаго лучшей участи по своей блестящей дѣятельности.

Однако вовсе не слѣдуетъ думать, что Платонъ былъ по­
бѣжденъ своими недругами; дѣло въ томъ, что святитель 
просто не боролся съ ними, чуждый всякихъ интригующихъ 
выступленій и нашептываній.

Передъ нимъ были двѣ перспективы—или добросовѣстно 
и дѣятельно управлять епархіей, или тратить всю свою



151 —

энергію на борьбу съ интригами. И благородный характеръ 
іерарха выбралъ первое. Вотъ исторія его опалы,

Но вотъ въ мартѣ 1801 года трагически скончался Им­
ператоръ Павелъ I. На его мѣсто вступаетъ Императоръ 
Александръ Павловичъ. Онъ, вмѣстѣ съ Государыней послѣ 
своей коронаціи въ Москвѣ, тоже посѣщаетъ Лавру и Ви­
ѳанію. Императрица Марія Ѳеодоровна въ знакъ особаго 
своего благоволенія къ митрополиту, жалуетъ ему полное 
архіерейское облаченіе, дорогую панагію, и свой портретъ, 
украшенный брилліантами.

Платонъ, на короткое время, снова подымаетъ голову, ра­
ботаетъ съ прежней энергіей, но удушливый кашель и 
сильныя боли отъ почечныхъ камней подрываетъ его энергію 
и, совершенно уже больной, онъ возвращается въ Виѳанію.

Такъ постепенно, годъ съ годомъ, угасая Платонъ дожилъ 
до рокового 1812 года, когда Императоръ французовъ, 
вторгся въ предѣлы Россіи и, шумя оружіемъ, шелъ на 
Москву. И съ каждымъ днемъ Москвой овладѣвало все 
большее и большее уныніе, и даже находчивый ген.-губер- 
наторъ Москвы, гр. Растончинъ, своими афишками, не могъ 
поднять духъ москвичей, предчувствующихъ скорый раз­
громъ своихъ гнѣздъ.

На Троицкомъ митрополичьемъ подворьѣ необычайное 
движеніе, суета. Экономъ подворья, монахи, слуги — всѣ 
удивлены неожиданнымъ пріѣздомъ изъ Виѳаніи въ Москву 
своего престарѣлаго и больного іерарха—митрополита Пла­
тона, тѣмъ болѣе, что пріѣхалъ онъ въ такое время, когда 
Москва почти совсѣмъ опустѣла, жители ее покинули, и со дня 
на день ожидалось вступленіе въ осиротѣвшую столицу 
гордаго императора французовъ—Наполеона І-го.

Здѣсь надѣялся императоръ найти массу провіанта, те­
плыя квартиры и раболѣпствующихъ передъ нимъ москви­
чей. Но, на этотъ разъ, завоевателю Европы пришлось 
жестоко разочароваться. Вт. Москвѣ, въ этомъ всегда весе­
ломъ и шумномъ городѣ, теперь—жуткомъ и безмолствую- 
іцемъ, притаившись, давно и нетерпѣливо поджидала смерть 
его армію...

...Пріѣхалъ въ Москву Платонъ въ то время, когда въ ста 
верстахъ отъ нея, на памятныхъ поляхъ Бородина произошло 
первое жестокое столкновеніе двухъ армій—французской и



—  152 —

русской, унесшее сто тысячъ жертвъ съ обѣихъ сторонъ. 
Съ этимъ боемъ рѣшена была участь Москвы—Кутузовъ 
рѣшилъ отдать ее непріятелю... И больной святитель, пора­
женный такимъ рѣшеніемъ, живо собрался и пріѣхалъ, 
чтобы въ послѣдній разъ увидѣть дорогую ему Москву и 
благословить ея предстоящія страданія въ плѣну чуже­
земцевъ.

— Ну и чудеса—всѣ изъ Москвы, а нашъ владыка—въ 
Москву!— удивлялся экономъ подворья.

Озадачилъ и нѣсколько пріободрилъ слухъ о пріѣздѣ 
митрополита московскаго и горемычныхъ москвичей.

— Если владыка въ Москву прибылъ,—разсуждали они,— 
то, стало быть, опасность еще не такъ велика...

А москвичи ужъ готовились къ битвѣ, подъ стѣнами 
Москвы, которую обѣщалъ дать графъ Растопчинъ; для этого 
они должны были идти съ крестнымъ ходомъ на „Три горы“.

„Москва, или—смерть!"—Ботъ всеобщій лозунгъ тогдаш­
нихъ москвичей.

„Разнесся слухъ, что и самъ Платонъ явился на Три горы 
или на Поклонную гору за Дорогомиловской заставой бла­
гословить русское воинство къ рѣшительному сраженію съ 
непріятелемъ,—и что русскіе искупятъ Москву своею кровію 
или за нее положатъ головы. Можетъ статься такая мысль 
народная и таилась въ сердцѣ Архипастыря, который готовъ 
былъ положить душу свою за паству свою, но память ему 
измѣняла, соображеніе терялось, языкъ его уже коснѣлъ, 
глаза тускнѣли и онъ едва могъ передвигать ноги; онъ скор­
бѣлъ на безсиліе свое и прибытіе его въ Москву только 
обнаружило послѣдній порывъ его любви къ Отечеству и 
паствѣ. Желаніямъ его не соотвѣтствовали силы его“...

Но народнымъ догадкамъ и мечтамъ не суждено было 
осуществиться, такъ какъ скоро выяснилось, что никакого 
новаго боя подъ Москвой не будетъ, наша армія быстро 
отступаетъ и скоро Москву займетъ непріятель.

Стали совѣтовать старцу-іерарху скорѣе покидать Москву.
— Ваше Высокопреосвященство, торопитесь выѣхать изъ 

Москвы, не нынче—завтра ее захватятъ французы,—убѣждалъ 
Платона епископъ Августинъ, временно управлявшій мо­
сковской епархіей, по случаю болѣзни самого іерарха.

— Не поѣду,—рѣшительно отвѣчалъ Платонъ.



—  153 —

— Почему же, владыко святый?
— Не хочу въ нуждѣ, да горѣ покидать паству.
— Извѣстно-ли вамъ, святой владыко, что Москва почти 

опустѣла и кто не уѣхалъ — спѣшитъ уѣхать. Всѣ пасо­
мые ваши разбрелись по другимъ епархіямъ...—убѣждалъ 
Августинъ.

— Кто-нибудь, да остался...—коротко замѣтилъ святитель, 
уклоняясь отъ дальнѣйшихъ разговоровъ на эту тему.

И Платонъ продолжалъ оставаться въ горемычной Москвѣ...
А между тѣмъ армія грозная и ликующая все ближе и 

ближе подходила къ Москвѣ. Полуобезумѣвшіе москвичи, 
немногіе изъ оставшихся въ своихъ гнѣздахъ, выйдя однажды, 
ночью, на улицы увидали вдали на небосклонѣ громадное 
зарево—это пылало небо отъ бивуачныхъ костровъ непрія­
теля. Съ ужасомъ поняли москвичи, что французы стоятъ 
теперь всего въ нѣсколькихъ верстахъ отъ Москвы.

Тогда съ особой настойчивостью стали уговаривать Платона 
уѣхать; наконецъ, ему надоѣли всѣ эти разговоры и онъ, 
махнувъ рукой, согласился.

Передъ самымъ отъѣздомъ, онъ долго, со слезами, молился 
у образа Спасителя, такъ молился, что, изнеможженный, 
распростертый ницъ, не могъ встать съ пола... Два монаха 
подняли его и снесли въ карету...

Былъ теплый и тихій вечеръ 31-го Августа. Но ранняя 
осень чувствовалась во всемъ—деревья начинали золотиться, 
листья опадали. Вѣтеръ дулъ съ какимъ-то особеннымъ за­
вываніемъ, грустнымъ, до боли сжимающимъ душу...

Въ эту ночь по опустѣлымъ улицамъ и переулкамъ мо­
сковскимъ изъ осиротѣлаго города увозили больного іерарха.

*  *
Во время пребыванія въ Москвѣ Наполеона и его арміи 

святитель Платонъ имѣлъ пребываніе въ Лаврѣ и въ Ви­
ѳаніи, заботясь объ отправленіи лаврскихъ сокровищъ для 
безопасности въ Вологду. А опасность была близка — на 
дорогѣ къ Лаврѣ скоро увидали непріятельскіе отряды; 
городъ Дмитровъ, находящійся въ 40 верстахъ отъ Лавры, 
былъ уже взятъ французами...

Французы, какъ и поляки въ „смутное время" надѣялись 
поживиться лаврскими сокровищами и шли къ Сергіевой 
обители, но на стражѣ ея былъ Великій Сергій...



— 154 —

...По преданію, французы, немного не дойдя до Лавры, съ 
суевѣрнымъ страхомъ вернулись, увидавъ, что навстрѣчу 
имъ, молча, какъ тѣни, тл и  странные, грозные воины...

Не взирая на грозившую опасность отъ французовъ, ми­
трополитъ Платонъ все-таки не хотѣлъ покидать своей лю­
бимой Виѳаніи.

— Не боюсь я Наполеона и его полчищъ, да и вамъ 
бояться нечего—преподобный Сергій не допуститъ враговъ 
въ свою обитель,—говорилъ святитель окружающимъ его 
монахамъ.

Но тѣ снова, какъ и въ Москвѣ, стали настаивать и свя­
титель перебрался, 40 верстами дальше, въ обитель Махру, 
основанную препод. Стефаномъ.

Однако всѣ эти нравственныя потрясенія тяжко отзывались 
на духѣ и тѣлѣ святителя.

„Въ этомъ старцѣ, согбенномъ и дряхломъ—пишетъ И. М. 
Снегиревъ,—едва передвигавшемъ ноги, говорившемъ косно 
и отрывисто, можно ли было узнать того Платона добраго, 
сановитаго и въ сѣдинахъ, который недавно передъ тѣмъ 
священнодѣйствовалъ во всемъ величіи святительскаго сана 
и со всѣмъ достоинствомъ и воодушевленіемъ, поразитель­
нымъ и для предстоящихъ и для сослужившихъ, гремѣлъ 
съ амвона церковнаго словомъ истины?

Несмотря на полный упадокъ силъ святитель Платонъ, 
находясь въ Махрѣ, а также и въ Виѳаніи, всякій день 
бывалъ за литургіей и часто причащался св. Таинъ. Его 
обыкновенно водили, такъ какъ ноги святителя плохо слу­
жили ему, какъ и соображеніе.

„Бывали, впрочемъ, минуты, когда Платонъ пробуждался 
отъ самозабвенія и дремоты душевной—слезы болѣе чѣмъ 
слова выражали тогда его чувства"...

— Таковъ ли былъ прежде Платонъ?! Теперь же я сталъ 
хуже богадѣленнаго старика... Вотъ вамъ печальный примѣръ 
суетности нашей славы...—часто говорилъ угасающій свя­
титель, сознавая фактическій конецъ своего бытія.

Одѣвался іерархъ такъ просто, что не знающіе его ни 
за что бы не повѣрили, что это митрополитъ московскій, а 
не какой-нибудь старикъ-послушникъ. Такъ обычнымъ на­
рядомъ его было—теплый, черный подрясникъ; на головѣ



-  155 —

суконная скуфейка, а на ногахъ, вмѣсто сапогъ, лапти изъ 
тонкихъ лыкъ. Въ рукахъ же—простая палка.

1812-й годъ былъ послѣднимъ годомъ жизни святителя. 
Узнавъ о вступленіи въ Россію войскъ Наполеона I, Платонъ, 
въ послѣдній разъ въ двухъ горячихъ письмахъ къ Импе­
ратору Александру І-му, снова блеснулъ искрами своего 
рѣдкаго таланта.

„...Пусть дерзкій и наглый Голіафъ отъ предѣловъ Франціи 
обноситъ на краяхъ Россіи смертоносные ужасы,—пишетъ 
Платонъ въ одномъ письмѣ,—но крѣпкая вѣра, сія праща 
Россійскаго Давида, сразитъ внезапно главу кровожаждущей 
его гЬрдыни".

Въ другомъ письмѣ святитель говоритъ:
„...и этотъ фараонъ (т.-е. Наполеонъ, авт.) погрязнетъ здѣсь 

съ полчищемъ своимъ, яко въ Чермномъ морѣ. Онъ пришелъ 
къ берегамъ Двины и Днѣпра провести третью, новую рѣку— 
страшно выговорить!—рѣку крови человѣческой! О! Каждая 
крови капля воззоветъ отъ земли къ небу! Кровь брата 
твоего взыщу отъ руки твоея! Франція познаетъ въ Богѣ— 
Господа отмщеній, а Россія восчувствуетъ, исповѣдуетъ, 
воспоетъ къ нему: Авва, Отче! Царю Небесный! Ты изведеши, 
яко свѣтъ, правду Монарха и судьбу Россіи, яко полудне“.

„По какому то предчувствію святитель Платонъ твердилъ, 
что умретъ „на ногахъ", Но, казалось, не хотѣлъ умирать 
прежде рѣшенія судьбы своего отечества.

И вотъ, когда послѣ 40-кадневнаго пребыванія французы 
покинули Москву, святитель, узнавъ о томъ, перекрестился 
и воскликнулъ съ сіяющимъ лицомъ:

— Слава Богу! Москва освобождена и я теперь умру 
спокойно!

Наступило 11-е Ноября, роковая развязка была близка, 
но ее все-таки никто не подозрѣвалъ, кромѣ самого святи­
теля, сказавшаго окружающимъ:

„Теперь все рѣшится!"
А наканунѣ онъ даже велѣлъ вынуть изъ своей могилы 

кипарисовый гробъ, заготовленный имъ около девяти лѣтъ 
назадъ.

Въ 12 ч. д. святитель сѣлъ за обычную скромную трапезу, 
п, не окончивъ обѣда, почувствовалъ себя дурно: съ нимъ



—  156 —

случился ударъ. А въ два часа великаго іерарха церкви 
Московской не стало.

Отпѣваніе въ Бозѣ почившаго святителя совершено было 
въ Троицкомъ Соборѣ Сергіевой Лавры, 16-го Ноября, епи­
скопомъ Августиномъ. Несмотря на тревожное время, народу 
на отпѣваніе собралось множество.

Громкій плачъ и рыданія, трескъ свѣчей сливались вмѣстѣ 
съ колокольнымъ перезвономъ и погребальнымъ пѣніемъ.

Послѣ отпѣванія, кипарисовый гробъ съ тѣломъ почившаго 
святителя несомъ былъ свящешю-служителями въ Спасо- 
Виѳанскій монастырь. Печальная процессія растянулась 
болѣе, чѣмъ на версту. Весь пародъ вмѣстѣ съ священно­
служителями пѣлъ погребальныя стихиры.

Въ церкви Воскрешенія праведнаго Лазаря въ пригото­
вленную могилу опущенъ былъ гробъ.

Надпись которую мы видимъ на скромномъ памятникѣ 
митрополиту Платону, сочинена имъ самимъ. Вотъ она:

„Здѣсь погребенъ тѣломъ преосвященный Платонъ, ми­
трополитъ московскій и сея Виѳанекія обители и при ней 
семинаріи основатель".

А внизу стихи:
„Читатель, вспомни всѣхъ судьбу,
Пролей о немъ свою мольбу,
Да въ Богѣ духъ его опочиваетъ,
Воставъ, и тѣло съ нимъ да возсіяетъ.
Вся на землѣ—суть временна и тлѣнна,
Непостоянна вся и перемѣнна.
Единый покой—на небесахъ;
Лети въ нихъ, вѣра, на крылахъ!"...

„Такъ,—пишетъ И. Снегиревъ,—сокрылась слава Церкви 
Русской, и священная глава новой Виѳаніи обрѣла покой 
въ храмѣ, напоминающемъ уединенія Лазаря въ Виѳаніи 
древней. Но духъ Платона живъ въ его пустынѣ: по слову 
Платона, она процвѣла, яко кринъ. Здѣсь все гласитъ о его 
славномъ имени. На каждомъ шагу видны слѣды ума его 
и вкуса; каждый камень храма, каждое украшеніе въ немъ— 
есть краснорѣчивый памятникъ незабвенному Платону".

Свяіцен. Дм. Дмитріевъ.



Религіозная правда Русскаго Самодержавія въ связи 
съ воцерковлеиіемъ человѣческой жизни.

Наше время характеризуется сильнымъ развитіемъ у насъ 
разныхъ соціально-политическихъ обществъ и партій *), ко­
торыя, сплотившись, предъявляютъ отъ своего имени, а не­
рѣдко и отъ имени всей-де Россіи, къ Русскому Государству 
и къ Русской Церкви тѣ или иныя требованія, намѣчаютъ 
тотъ или другой рядъ реформъ: словомъ, выступаютъ съ 
разнообразными и обширными программами переустройства, 
нерѣдко радикальнаго, политической, соціальной и церковной 
жизни въ Россійской Имперіи, въ цѣляхъ якобы общаго 
блага всѣхъ ея подданныхъ. Одни, по примѣру своихъ за­
падныхъ учителей, ведутъ борьбу, главнымъ образомъ, съ 
существующимъ строемъ политико-экономической и обще­
ственной жизни въ Россіи подъ флагомъ христіанства и по­
сему обосновываютъ свои требованія на божественномъ от­
кровеніи; другіе, наоборотъ, открыто сбрасываютъ съ своихъ 
реформаціонныхъ программъ и теорій всякую божественную 
санкцію, какъ якобы вредную, потому что „каждая-де рели-

*) Организованныя соціально-политическія партіи въ Россіи появились 
съ 1905 года, когда предначертана была у насъ Гос. Дума. Съ этого вре­
мени Россія вступила въ ту стадію государственной жизни, которую За* 
падная Европа начала проходить съ 40-хъ годовъ XIX стол. Тамъ на За­
падѣ Европы, гдѣ народъ непрестанно ведетъ борьбу съ Государствомъ за 
власть,—въ противовѣсъ государству, какъ формѣ человѣческаго сбіценія, 
вмѣсто права личности, въ 40-хъ годахъ XIX стол. было выдвинуто новое 
право—право общества, почему и всѣ современныя политическія ученія 
тамъ, благодаря, преимущественно, Лоренцу Штейну, получили соціальную 
окраску („Русск. Госуд. право“ II. Коркунова, т. 1, стр. 93—95). Въ эту 
роковую стадію Государственной жизни тянутъ нынѣ и Россію,—на горе 
ей и русскому народу, и лишь въ угоду оторванныхъ отъ русскаго корпя 
политиканствующихъ группъ.



гія, н особенно христіанская, отвлекаетъ мысль человѣка 
отъ земли къ миѳическому небу и тѣмъ лишаетъ его воз­
можности направить всѣ свои силы на устройство един­
ственно реальнаго для него рая—это „рая на землѣ" (Бе­
бель, представитель германской соціалъ-демократіи). Послѣд­
няго рода реформаторы обосновываютъ свои требованія на 
сціакі-научныхъ данныхъ, на доводахъ ума, погруженнаго въ 
глубь вѣковъ, въ изученіе исторической жизни народовъ: 
„скажите прямо, взываетъ германскій соціалъ-демократъ 
Мостъ къ рабочимъ, что вы отрекаетесь отъ Церкви. Собе­
ритесь подъ знаменемъ науки, которая отвергаетъ всякія 
суевѣрія" 1).

Намъ, дѣятелямъ Православной Церкви, нельзя быть только 
зрителями всего, нынѣ происходящаго у насъ на Руси; 
нельзя укрыться подъ плащъ столь любезной многимъ фразы: 
„моя хата съ краю, я ничего не знаю"!.. Нѣтъ, намъ нужно 
внять ропоту быстро и шумно катящихся съ Запада волнъ, 
взбаламутившихъ наше великое море—Русь до дна!.. Намъ 
нужно броситься въ эти волны и, если не разбить ихъ, 
смиривъ ихъ ропотъ, то, по крайней мѣрѣ, спасти возможно 
большее число утопающихъ и захлебывающихся мутью ихъ. 
Вѣдь Русь зародилась, возросла и образовалась въ мощную 
державу подъ сѣнію Православной Церкви; она тѣсно свя­
зала себя съ нею узами духовной дщери. Русскій народъ, 
въ подавляющей массѣ, и доселѣ знаетъ Русь только пра­
вославную. Да и помимо этихъ, чисто мѣстныхъ мотивовъ, 
Православная Церковь еще имѣетъ принципіальную, всемір­
ную задачу, завѣщанную ей Христомъ,—это стать совѣстью 
народовъ, налояшть печать христіанства на всѣ стороны и 
проявленія человѣческой жизни на землѣ, пропитать духомъ 
христіанства не только личныя, но и общественныя стихіи 
человѣчества, возстановить Богочеловѣческую связь не только 
индивидуально, но и собирательно 2). Путемъ насажденія 
Царства Божія—„Царства' не отъ міра сего"—въ мірѣ семъ, 
въ индивидуальной, соціальной и политической жизни че­
ловѣка, Православная Церковь должна приготовить послѣд-

*) И. Герцбергъ. „Рабочій вопросъ и соціализмъ", СПБ. 1905 года 
стр. 9С—97.

2) В. С. Соловьевъ. „Духовпыя основы жіізші" изд. 3-е, стр 153—150.



-  159

пято къ высшему блаженству, къ вступленію въ Царство 
Божіе на небесахъ, въ ото „лучшее" для человѣка „отече­
ство", гдѣ онъ уже діе будетъ чувствовать себя, какъ на 
землѣ, странникомъ и пришельцемъ (Евр. 11, 13— 16).

ІІо указаннымъ соображеніямъ намъ невозможно молчать 
въ то время, когда образовавшіяся на Руси подъ разными 
названіями многочисленныя соціально-политическія общества 
и партіи рьяно берутся за осуществленіе намѣченныхъ мною 
задачъ Церкви въ границахъ ея земного существованія и 
прежде всего за насажденіе Царства Божія на землѣ помимо 
Церкви и внѣ ея, или, если и призываютъ ее къ сотрудни­
честву, то не иначе, какъ послѣ коренной реформы ея соб­
ственнаго существованія, согласно начертанной ими про­
граммѣ. Отъ такого отношенія названныхъ обществъ и пар­
тій къ Церкви искажается у нихъ и самая идея возвѣщен­
наго Евангеліемъ Царства Божія на землѣ и средства къ ея 
осуществленію, какъ искажены открытыя міру Евангеліемъ 
идеи „свободы, равенства и братства", начертанныя деви­
зомъ на знамени первой французской революціи и вошедшія 
въ символъ современной культуры, но, къ сожалѣнію, сдви­
нутыя съ основъ христіанскаго міросозерцанія, или обосно­
ванныя на псевдохристіанствѣ.

На этотъ разъ мы остановимъ свое вниманіе на недавно 
возникшей у насъ, въ „Сѣверной Пальмирѣ", соціально-по­
литической организаціи: „Христіанское братство борьбы". Дыха­
ніемъ этой организаціи запечатлѣно все современное со­
ціально-политическое движеніе, особенно въ его отношеніи 
къ Православной Церкви. Вотъ почему, считаясь съ этою 
организаціею, мы собственно считаемся съ основами и дово­
дами всего, такъ называемаго у насъ, „освободительнаго" 
или, въ церковной сферѣ, „церковно-обновленческаго дви­
женія".

„Христіанское братство борьбы“ своею задачею поставило 
„активное проведеніе въ жизнь началъ вселенскаго христіан- 
стваи '). Задача, какъ видимъ, великая и далеко еще не

х) См. отпечатанный на пиш. машинѣ листъ съ изложеніемъ „Задачъ 
христіанскаго братства борьбы“. Для характеристики брат ства мы будемъ 
пользоваться и его подпольными воззваніями, отпечатанными на пиш. ма­
шинѣ и на типографскомъ станкѣ, подъ названіями: „къ епископамъ рус­
ской церкви", „къ войскамъ", „къ крестьянамъ" и т. под.,.



—  160 -

осуществленная въ жизни христіанъ, гдѣ въ изобиліи про­
израстаютъ терновникъ и репейникъ, не приносящіе ни смоквы, 
ни винограда, ни вообще добраго плода (Ев. Мѳ. гл. 7, 
ст. 16— 18). Значитъ, было изъ-за чего организовываться 
особому Братству. И мы съ своей стороны готовы были-бы 
сказать ему: „Богъ въ помощь!..“ И даже горячо пожелать, 
чтобы съ той-же практическою цѣлью у насъ подъ сѣнію 
Церкви явилось побольше братствъ, содружествъ, союзовъ, 
группъ и пр..., если-бы дальнѣйшее и подробное знакомство 
съ „началами вселенскаго христіанства*, содержимыми брат­
ствомъ, и съ средствами проведенія этихъ „началъ* въ 
жизнь, практикуемыми братствомъ, не заставило насъ вы­
сказать совершенно обратное пожеланіе, чтобы Господь изба­
вилъ Православную Русь отъ подобныхъ названному брат­
ству учрежденій, такъ какъ и безъ нихъ много плевелъ на 
русскомъ полѣ, много сыновъ лукавыхъ въ нашей отчизнѣ...

Въ самомъ дѣлѣ, что разумѣетъ братство подъ „вселен­
скимъ христіанствомъ*? Объ этомъ въ „Задачахъ христіан­
скаго братства борьбы* читаемъ слѣдующее:

„Начала вселенскаго христіанства не только не осуществлены, 
но даже просто не сознаны цѣликомъ во всемъ объемѣ истори­
ческимъ христіанствомъ. Историческое христіанство во всѣхъ 
своихъ конкретныхъ развѣтвленіяхъ, отъ русскаго православія и 
римскаго католицизма до самыхъ крайнихъ сектъ протестантизма, 
восприняло и самымъ дѣйственнымъ образомъ ввело въ сознаніе 
отдѣльныхъ людей одну сторону Евангельскаго ученія: это ученіе 
о томъ, что „Царство Божіе внутри васъ есть*. Царство Христово 
есть царство свободнаго единенія, чистоты и свѣта, и потому 
всякій, хотящій войти въ него, долженъ прежде всего очиститься 
самъ, долженъ скинуть съ себя ветхаго человѣка и облечься въ 
новаго, долженъ переродиться, извлечь и спасти душу свою изъ 
міра грѣха и злой жизни. Такимъ образомъ, личное перерожде­
ніе, очищеніе своего индивидуальнаго сознанія и спасеніе своей 
души— вотъ центральная и единственная идея историческаго 
христіанства. Все остальное—дѣла любви, устроеніе своей личной 
жизни на христіанскихъ началахъ, доброе отношеніе къ другимъ лю­
дямъ—все это историческимъ христіанствомъ разсматривается, какъ 
простое и необходимое слѣдствіе изъ внутренняго перерожденія1).

!) И въ Евангеліи мы читаемъ: „ищите-же прежде Царства Божія и



—  161 —

„Все это такъ, все это правда отъ начала до конца; но это 
далеко не вся правда, возвѣщенная Христомъ, и кто ее выдаетъ 
эа всю правду и видитъ въ ней начало, середину и конецъ и 
учитъ такъ другихъ—тотъ явно погрѣшаетъ противъ слова Божія 
и лжетъ на полноту Христовой истины. Это дѣлаетъ теперешнее 
христіанство. Оно забыло другую сторону Евангельскаго ученія, 
забыло, что Царство Божіе не только фактъ внутренней жизни, 
переживаемый отдѣльнымъ .сознаніемъ наединѣ съ собой и Бо­
гомъ, но и - о  чемъ вѣщаетъ чуть-ли не каждая строчка Новаго 
Завѣта—фактъ міровой, вселенскій. Царство Божіе, непримѣтно 
войдя внутрь человѣка, его усиліями должно раскинуться на то, 
что внѣ его. Своимъ благодатнымъ строемъ оно должно побѣдить 
и преобразить всю злую природную жизнь, во всѣхъ ея проявле­
ніяхъ, отъ сферы индивидуальнаго сознанія и человѣческихъ 
отношеній до космическаго зла, царящаго въ природѣ. Евангеліе 
должно быть проповѣдано „всей твари". Христосъ заповѣдалъ 
Апостоламъ: „идите по всему міру и проповѣдуйте Евангеліе 
всей твари" (Мр. 16, 15), ибо „вся тварь совокупно стенаетъ и 
мучится донынѣ, ожидая откровенія сыновъ Божіихъ" (Рим. 8, 
19— 21). Историческое христіанство забыло этотъ завѣтъ и, про­
повѣдуя, что то и то нужно для того, чтобы вступить въ Царство 
Божіе, совершенно угасило въ себѣ всякія живыя представленія 
о томъ, что же такое это Царство Божіе* 2). Съ этимъ вмѣстѣ 
оно поддалось страшному уклону отъ Христа и безусловно истин­
ную идею о необходимости для вступленія въ Царство Божіе 
прежде всего лично переродиться— исказило въ ложную и анти­
христіанскую идею „самоспасанія"3), которая и пользуется са­
мымъ широкимъ распространеніемъ.

А между тѣмъ вопросъ этотъ ясенъ. Сами собой принимаютъ 
конкретную форму обязанности, вытекающія изъ этой стороны

правды Его и это все приложится вамъ". „Царствіе Божіе внутрь васъ 
есть" (Мо. 6, 33; Лук. 17, 21).— Авт.

2) То: „историческое христіанство восприняло и самымъ дѣйствитель­
нымъ образомъ ввело въ сознаніе людей одну сторону Евангельскаго ученія: 
это ученіе о томъ, что „Царство Божіе внутрь васъ есть"; то уже оно 
„угасило въ себѣ всякія живыя представленія" о томъ, что же такое это 
Царство Божіе?!.—Какъ все это вяжется въ головѣ „братчиковъ?!".—Авт.

3) Идея „самоспасанія", какъ и „самолюбія" только тогда является 
ложною, когда сдвинута съ Евангельской основы. Но та-же идея можетъ 
быть и Евангельскою, когда человѣкъ на любви къ себѣ научается истинной 
любви и „ближняго": „возлюби ближняго твоего, какъ самого себяа.—Авт.

11ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ.



—  162 —

Евангельскаго ученія. Ихъ много, очень много и всѣ онѣ забыты 
историческимъ христіанствомъ. Мы будемъ говорить только 
объ одномъ рядѣ такихъ обязанностей, сознаніе которыхъ и опре­
дѣляетъ дѣятельность братства. Христосъ былъ Богочеловѣкъ. 
Онъ вочеловѣчился и принялъ плоть. Искупая Своею пречистою 
кровью, Онъ не отдѣлился отъ нея, а остался въ ней и съ ней, 
потому что связанъ съ нею „нераздѣльно и несліянно44, потому 
что пришелъ не упразднить ее, а освятить. Преобразивши ѳѳ на 
Фаворѣ и освободивши ее отъ рабства грѣху Своими страданіями 
и отъ рабства смерти Своимъ воскресеніемъ, Онъ положилъ на­
чало „обоженію плоти44 (выраженіе св. Антонія В .), которое за­
кончится „новой зем л ей 1), въ ней же правда обитаетъ14 (2 Петр. 
3, 13). Этимъ онъ далъ вѣчный образъ поведенія и указалъ путь, 
по которому долженъ идти каждый христіанинъ. Каждое отдѣльное 
лицо, для того, чтобы становилось возможнымъ Царство Божіе 
„внутри44 него, долженъ побѣждать въ себѣ похоть плоти и обле­
кать тѣло свое во Христа, пріуготовляя его къ славѣ и нетлѣнію. 
Но, по основному ученію Евангелія, человѣкъ не можетъ раз­
сматриваться, какъ самодовлѣющій, не связанный съ другими 
атомъ. Онъ только одинъ изъ безчисленныхъ членовъ великаго 
и единаго цѣлаго, собирательнаго индивидуума Церкви. Эта Цер­
ковь, объективное Царство Божіе, осуществляясь и водворяясь 
въ душѣ всего человѣчества, должна побѣдить похоть плоти узке 
не отдѣльнаго лица, а всего человѣчества и облечь тѣло,— узке 
тѣло не отдѣльнаго лица, а всего человѣчества,— во Христа и 
сдѣлать его невѣстой Христовой. Эта плоть и тѣло, не будучи 
тѣломъ и плотью отдѣльныхъ лицъ, являет ся результатомъ  
взаимодѣйствія  послѣднихъ, основаннаго на потребностяхъ тѣла 
и плоти, а это и есть прежде всего отношенія экономическія, 
общественныя и государственныя. Значитъ, человѣчество, стано­
вящаяся Церковь, для осуществленія въ себѣ Царства Божія, 
должно бороться со своею похотью и побѣждать свою плоть, т.-е. 
животворить и проникать Духомъ Христовымъ отношенія эконо­
мическія, общественныя и политическія, да изобразится и въ нихъ 
Христосъ, и да будетъ Богъ вся во всемъ. Такимъ образомъ, 
изъ дѣйствительной вѣры въ Христа, вочеловѣчившагося и при-

!) Не только „новой зем лей16, но и „новымъ н е б о м ъ которыя будутъ 
существенно отличны отъ „нынѣшнихъ небесъ и земли" 2 Ііетр. 3, 7— 13.—

Авт.



—  163 —

шедшаго во плоти, съ неизбѣжной внутренней послѣдовательностію 
вытекаетъ для каждаго христіанина обязанность принимать самое 
дѣятельное участіе въ общественной и политической жизни страны 
и здѣсь въ той самой области жизни, отъ которой съ отшельни­
ческимъ ужасомъ отвертывалось историческое христіанство, дѣй­
ственно осуществлять вселенскую правду Богочеловѣчества. Это 
и является общей задачей братства".

Мы нарочито сдѣлали полную выдержку изъ „задачъ хри­
стіанскаго братства борьбы", чтобы читатель не заподозрилъ 
насъ въ передержкѣ мыслей „братства".

Нельзя прежде всего не отдать „Братству" должной дани 
удивленія за его умѣнье писать по вопросу первостепенной 
важности крайне туманно и расплывчато. Вся приведенная 
нами тирада посвящена въ сущности выясненію одной элемен­
тарной мысли, что „вселенское христіанство", начала котораго 
„братство" намѣрено активно проводить въ жизни, требуетъ 
отъ каждаго христіанина не ограничиваться насажденіемъ 
Царства Божія только внутри себя, но дѣятельно, притомъ 
совокупно съ другими членами Церкви и отъ имени послѣд­
ней, осуществлять его и внѣ себя—во всемъ человѣчествѣ>, 
оживотворяя и пропитывая духомъ Христовымъ всѣ отно­
шенія человѣческой жизни: экономическія, общественныя іг 
политическія. Съ послѣднею цѣлью христіанинъ и долженъ 
принимать самое активное участіе во всѣхъ проявленіяхъ 
жизни своей страны.—Таковы „начала" новаго „вселенскаго 
христіанства", якобы впервые открываемыя міру „братствомъ", 
какъ исчерпывающія всю полноту Христовой истины, всю 
правду, возвѣщенную Христомъ.

Противъ этихъ „началъ", въ ихъ „общемъ“ изложеніи 
„братствомъ", возражать въ принципѣ нечего; наоборотъ, 
необходимо признать ихъ полное согласіе съ духомъ Еван­
гельской правды. Но что удивительно, такъ это заявленіе 
„братства", что оно, излагая азбуку христіанства, выступаетъ 
въ этомъ случаѣ чѣмъ-то вродѣ Колумба! Если вышеупомя­
нутыя „начала" и являются для кого новою Америкою, такъ 
развѣ только для „братства", этого въ своемъ родѣ воскрес­
шаго, послѣ девятнадцативѣковаго сна, помпейца... Обвине­
ніе „братствомъ" историческаго христіанства, отъ русскаго

п *



—  164 —

православія и римскаго католицизма до самыхъ крайнихъ 
сектъ протестантизма, въ томъ, что оно якобы „не созналоиу 
„забыло44 обязанность каждаго христіанина, какъ и совокуп­
ности христіанъ—Церкви пропитывать духомъ Христовымъ 
экономическую, общественную и политическую жизнь чело­
вѣчества, кажется настолько несуразнымъ и для самаго 
„братства44, что оно просто-на-просто заплетается и противо- 
рѣчитъ само себѣ, когда обосновываетъ на словесномъ фун­
даментѣ это обвиненіе. Въ самомъ дѣлѣ, то „братство44 за­
являетъ, что историческое христіанство „не знало44 вышеука­
занной обязанности христіанъ, то только „забыло“ ее, то 
наконецъ, „разсматриваетъ ее, какъ простое и необходимое 
слѣдствіе изъ внутренняго перерожденія44 человѣка!.. ,). 
Какъ все это укладывается въ обличительной головѣ „брат- 
чиковъ44—отказываемся понять?! Какъ можно „забыть“ то, 
чего „не созналъ“У. Какъ можно далѣе „забытое44 и „не со­
знанное44 (?!) разсматривать?!. Право, скорѣе поймешь, какъ 
это у Буренинскаго „Вральмонта44: „на затылкѣ чихающій 
носъ44..., какъ это онъ кричитъ: „въ мракѣ солнца и въ свѣтѣ 
ночей44!.. При всей своей сумбурности и помпезности „Враль- 
монтъ44 все-же человѣкъ откровенный и сознается, что 
„мелетъ онъ“... Къ сожалѣнію, братство и этого качества 
лишено!..

Необходимо замѣтить, что приведенное обвиненіе „брат­
ствомъ44 историческаго христіанства и противоположеніе оному 
новаго „вселенскаго христіанства44—не что иное, какъ ком­
пендій прошумѣвшаго недавно „новопутейства44 съ его „Но­
вымъ Вселенскимъ Христіанствомъ—Религіею Конца44. Въ 
своемъ обвиненіи историческаго христіанства, какъ право­
славнаго, такъ равно католическаго и протестантскаго, Брат­
ство обнаруяшло, сознательно или безсознательно—это дру­
гой вопросъ, круглое невѣжество въ знакомствѣ съ проя­
вленіями религіознаго сознанія христіанъ: православныхъ,

і) Ниже мы увидимъ, что „братство44 уже борется съ неправильнымъ, 
по его мнѣнію, освященіемъ русской Церковью экономической, обществен­
ной и политической жизни своей страны. Эго далеко не то же, что рус­
ская Церковь якобы „забыла14 или „не сознала44 самой необходимости 
„дѣйственно осуществлять вселенскую правду Богочеловѣчества44 въ этой 
области жизни?!. Иное дѣло: „забыть“ или „не сознавать44, а иное дѣло 
неправильно осуществлять что-либо!..



—  165 —

католиковъ и протестантовъ, имѣющими значеніе церковное, 
а не индивидуальное. Такъ развѣ исторія христіанскихъ 
церквей не свидѣтельствуетъ о томъ, что съ того времени, 
какъ всепоглощающее могущество античнаго государства 
было подорвано появленіемъ и развитіемъ новой формы обще­
нія людей, не только независимой отъ государства, но и 
указавшей ему границы его властвованія надъ людьми,— 
Церкви Христовой, послѣдняя въ Западной Европѣ, въ лицѣ 
католицизма, старалась не только пропитать духомъ Христо­
вымъ, какъ понималъ его католицшмъ, всѣ проявленія эко­
номической. общественной и политической жизни христіан­
скихъ странъ, но даже присвоить или узурпировать себѣ 
непосредственное матеріальное властвованіе надъ этими сто­
ронами жизни людей! Или, быть можетъ, протестантизмъ 
заявилъ себя принципіальнымъ противникомъ религіознаго 
освященія общественной и политической жизни государства? 
Какая наивность! Развѣ провозглашенный Лютеромъ въ об­
ласти религіи принципъ сопротивленія власти и равенства 
всѣхъ христіанъ не пропиталъ насквозь всѣ общественныя 
и политико-экономическія стороны яшзни западно-европей­
скихъ государствъ?!. А законное дитя протестантизма—бап­
тизмъ, религіозная система котораго вскорѣ превратилась въ 
соціально-коммунистическую и подарила міръ „королевствомъ 
Сіона“, во главѣ съ „пророкомъ“ Іоанномъ Лейденскимъ?!. 
Но обратимся къ нашему времени. Просмотрите переведен­
ную съ нѣмецкаго брошюру: „Задачи Церкви и ея внутрен­
ней миссіи, въ виду современной экономической и соціальной 
борьбы“ х), гдѣ Евангелическая церковь полагаетъ свою за­
дачу въ томъ, чтобы „вся земная жизнь и въ особенности 
экономическая и общественная стороны ея проникнуты были 
евангельскимъ духомъ"... Вспомните Адольфа Штекера, при­
дворнаго проповѣдника въ Берлинѣ, члена палаты и рейх­
стага, какъ онъ старался организовать рабочую партію, осно­
ванную на христіанскихъ началахъ, что вызвало необуздан­
ный отпоръ со стороны соціалъ-демократическаго члена рейх­
стага Моста, яраго противника христіанства * 2). Такъ же, если

') Эта брошюра представляетъ собою „записку центральнаго комитета 
для внутренней миссіи нѣмецкой Евангелической церкви" и заслуживаетъ 
вниманія.

2) См. Н. Герцбергъ: „Рабочій вопросъ и соціализмъ"—стр. 96.



—  166 —

не болѣе, несправедливо обвиненіе „братствомъ" и русскаго 
православія. Извѣстно, что въ до-ІІетровское время право­
славная Церковь запечатлѣвала духомъ Христовымъ всѣ 
стороны экономической, общественной и политической жизни 
Руси, такъ что до-Петровская Русь справедливо можетъ 
быть названа по преимуществу церковной. Образованіе, кото­
рое въ то время получалъ и богатый купецъ, и бѣдный 
крестьянинъ, и вельможный бояринъ, и самъ царь москов­
скій являлось исключительно церковнымъ, а это объединяло 
міровоззрѣніе разныхъ слоевъ русскаго общества по вопро­
самъ бытовымъ, общественнымъ и государственнымъ и да­
вало церкви мирное орудіе для всесторонняго вліянія на 
жизнь всея Руси, сверху—донизу. И это вліяніе внѣ всякаго 
сомнѣнія. Въ древней Руси, говоритъ Н. И. Тиктинъ, „задача 
духовенства была трудна и разнообразна... Князья во всѣхъ 
важнѣйшихъ вопросахъ внутренней и внѣшней политики со­
вѣтуются съ духовенствомъ, предоставляютъ его вѣдомству и 
юрисдикціи множество предметовъ и лицъ, по существу 
своему не имѣющихъ прямого отношенія къ Церкви, откры­
ваютъ свободный доступъ вліянію духовенства въ самыя 
внутреннія сферы народнаго быта, приближаютъ къ духо­
венству народную жизнь, преимущественно съ тѣхъ сторонъ, 
на которыхъ сильнѣе запечатлѣлись слѣды язычества и 
стараго быта, и которыя всего менѣе могли быть изглажены 
мѣрами гражданскими, внѣшними (напр., весь семейный 
бытъ со всѣми отношеніями, изъ него вытекающими, со 
всѣми преступленіями, нарушающими его святость и чи­
стоту, подчиненъ былъ вѣдомству и суду Церкви)... Духо­
венство, вслѣдствіе особыхъ правъ, ему предоставленныхъ, 
было замѣшано почти во всѣ интересы страны, принимало 
живѣйшее участіе въ дѣлахъ законодательства, управленія 
и суда"...1). Съ древнѣйшихъ временъ русскіе князья—Вла­
диміръ и Ярославъ Мудрый уже совѣщаются съ духовен­
ствомъ по всѣмъ важнымъ дѣламъ своего княженія. Полу­
чившій въ то время свое начало извѣстный „Освященный 
соборъ“, изъ котораго затѣмъ въ московской Руси вырабо­
тался земскій' соборъ, имѣлъ огромнѣйшее значеніе въ об-

>) „Византійское право, какъ источникъ уложенія 1648 г. и новоуказ­
ныхъ статей"—II. И. Т иктинъ. Одесса. 1898 г. стр. 19.



—  167 —

щественной и политической жизни не только княжеской, но 
и царской Московской Руси. Лучше всего участіе право­
славной церкви въ мірскихъ дѣлахъ^ Руси обрисовано мо­
сковскими послами, которые въ 1610 году говорили поля­
камъ: „изначала у насъ въ русскомъ царствѣ такъ велось: 
если великія государственныя или земскія дѣла начнутся, 
то великіе государи наши призывали къ себѣ на Соборъ 
патріарховъ, митрополитовъ и архіепископовъ (т. е. „Осея- 
щенпый соборъ“) и съ ними о всякихъ дѣлахъ совѣтовались, 
безъ ихъ совѣта ничего не приговаривали Совершенно 
справедливо посему И. С. Аксаковъ замѣчаетъ: „русское 
государство лучшими сторонами своего бытія, своимъ вну­
треннимъ единствомъ, цѣлостью и крѣпостью духовной обя­
зано именно Церкви и іерархи православные были въ то-же 
время и главными зиждителями нашего государственнаго 
строя и величія, но имъ противно было политическое власто­
любіеа 1). Извѣстный Ю. Ѳ. Самаринъ говоритъ, что „русское 
государство возникло и разрослось подъ сѣнію единства 
народной вѣры и Церкви и что это начало вынесло Россію 
изъ ужаснаго кризиса междуцарствія “ * 2). Исторія русская 
свидѣтельствуетъ, пишетъ проф. Бердниковъ, что право­
славная Церковь спасала престолы царей, заботилась о проч­
ности этихъ престоловъ, о крѣпости самодержавія...3). Ни­
сколько не преувеличивая, можно сказать, что православная 
вѣра въ Россіи была общественнымъ и бытовымъ началомъ и 
проникала собою историческое бытіе русскаго народа; что 
безъ разумѣнія духовно-историческаго элемента Россіи не­
возможно ясное разумѣніе самой Россіи и ея, повидимому, 
чисто внѣшнихъ, даже политическихъ обстоятельствъ4). Все 
это подмѣчали даже иностранцы, какъ, напримѣръ, нѣмец­
кій профессоръ Овербекъ. Но, къ сожалѣнію, Братство со­
вершенно игнорируетъ данныя исторіи и предпочитаетъ па­
рить въ облакахъ, хотя-бы для собственнаго самоуслажде­
нія... Мы не станемъ утверждать, что православная Церковь

*) И. С. Аксаковъ, т. IV, стр. 723.
2) Ю. Самаринъ: „Стефанъ Яворскій и Ѳеоф. Прокоповичъ“ М. 1880 г. 

стр. 214.
3) Проф. И. С. Бердниковъ. „Краткій курсъ Церк. Права Прав. Церк.“ 

Казань 1903 г. стр. 298.
4) И. С. Аксаковъ, т. IV, стр. 52.



—  168 —

и въ Петровской Россіи осталась со своимъ прежнимъ влія­
ніемъ на всѣ стороны жизни русскаго народа. Напротивъ, 
со временъ Петра І-го, какъ совершенно справедливо замѣ­
чаетъ проф. И. С. Бердниковъ, Русское государство осво­
бождаетъ себя отъ воспитательнаго вліянія Церкви, не же­
лаетъ имѣть ее совѣтникомъ и менторомъ въ своихъ дѣлахъ, 
и даже находитъ нужнымъ подчинить Церковь своимъ ви­
дамъ и сдѣлать изъ нея послушное орудіе въ ихъ дости­
женіи. Приниженіе духовенства до полнаго лишенія голоса 
въ дѣлахъ общественныхъ и государственныхъ, конечно, 
сопровождалось и потерею должнаго вліянія Церкви на ре­
лигіозно-нравственное воспитаніе народа и отразилось на 
прочности коренныхъ устоевъ общественнаго порядка, въ 
томъ числѣ и самодержавія1). Но во всемъ этомъ Церковь 
неповинна. Никогда она не отказывалась отъ правъ „ Освя­
щеннаго собора“ въ Императорской Россіи... Напротивъ, всегда 
и нынѣ скорбитъ о лишеніи ея этихъ правъ... Возврата ихъ 
Церкви требуетъ и благо Россіи, и духъ народа русскаго, 
и благо самого Самодержавія... Лучшіе сыны Церкви ясно 
и рѣшштельно заявляли, что государство въ принципѣ не 
имѣетъ законныхъ основаній къ изолированію Церкви отъ 
вліянія на ходъ общественной и политической жизни въ 
немъ. Христіанское общество, пишетъ И. С. Аксаковъ, для 
котораго государство служитъ внѣшнимъ покровомъ, сред­
ствомъ и формою общежитія, не можетъ допустить со сто­
роны этой формы такого отношенія къ высшимъ нравствен­
нымъ цѣлямъ своего общественнаго существованія, которое 
не хотѣло-бы съ ними считаться; не можетъ въ своемъ 
общественномъ организмѣ, облеченномъ въ государственную 
форму, признать другой души, другого нравственнаго идеала, 
кромѣ той души и того идеала, которые оно само влагаетъ; 
не можетъ дозволить, чтобы эта форма, это государство тво­
рило бы само себя кумиромъ (какъ то было въ языческомъ 
мірѣ). Начало государственное должно въ общественномъ со­
знаніи состоять въ отношеніи нравственнаго подчиненія къ 
духовному, высшему для человѣка началу.

Христіанство, читаемъ у В. С. Соловьева, прійдя въ міръ, 
чтобы спасти міръ, спасло и высшее проявленіе міра—госу-

') И. С. Бердниковъ, стр. 295—298.



—  169 -

дарство, открывъ ему истинную цѣль и смыслъ его суще­
ствованія—это добровольное служеніе высшей цѣли—т. е. 
Царству Божію. Оно призываетъ государство къ борьбѣ съ 
злыми силами міра подъ знаменемъ Церкви и требуетъ, чтобы 
оно проводило въ политическую и международную жизнь 
нравственныя начала, постепенно поднимало мірское общество 
до высоты церковнаго идеала, пересоздавало его по образу 
и подобію церкви Христовой. Представитель власти въ хри­
стіанскомъ государствѣ не есть только обладатель всѣхъ 
правъ, какъ языческій кесарь, — онъ, главнымъ образомъ, 
есть носитель всѣхъ обязанностей христіанскаго общества 
по отношенію къ Церкви, т. е. къ дѣлу Божію на землѣ. 
А Церковь должна освящать и чрезъ посредство христіанскаго 
государства преобразовывать всю естественную, земную жизнь 
народа и общества. Въ другомъ мѣстѣ тотъ-же В. С. Со­
ловьевъ пишетъ1): чтобы возродить все человѣчество, хри­
стіанство должно проникнхуть не только его личныя, но и 
общественныя стихіи. Богочеловѣческая связь должна быть 
возстановлена не только индивидуально, но и собирательно. 
Какъ божественная стихія имѣетъ свое собирательное выра­
женіе въ Церкви, такъ чисто-человѣческая стихія имѣетъ 
подобное-же выраженіе въ государствѣ, и, слѣдовательно, 
богочеловѣческая связь выражается собирательно въ свобод­
номъ сочетаніи Церкви и государства, причемъ это послѣд­
нее является уже какъ христіанское государство*. Если-же 
у насъ нынѣ, со временъ Петра I, наоборотъ, т. е. государ­
ственное христіанство или государственная церковность, то 
каждый знаетъ, что это вопреки религіозному сознанію пра­
вославной Церкви, въ совокупности ея пастырей и пасомыхъ. 
Знаменитый государственный мужъ, стоящій на стражѣ инте­
ресовъ государства въ православной Церкви, ясно и неоспо­
римо заявляетъ: „можно-ли ожидать, чтобы Церковь—не 
говорю уже католическая, а Церковь какая-бы то ни была— 
согласилась устранить изъ сознанія своего гражданское об­
щество, семейное общество, человѣческое общество—все то, 
что разумѣется въ словѣ: государство? Съ которыхъ поръ 
положено, что Церковь существуетъ для того, чтобы образо­
вывать аскетовъ, наполнять монастыри и выказывать въ хра-

9 В. С. Соловьевъ: „Духовныя основы жизни“. Изд. 3-е стр. 158—159.



—  170 —

махъ поэзію своихъ обрядовъ и процессій? Нѣтъ, все это— 
лишь малая часть той дѣятельности, которую Церковь ста­
витъ себѣ цѣлью. Ей указано иное званіе: научите вся языки. 
Вотъ ея дѣло. Ей предстоитъ образовывать на землѣ людей 
для того, чтобы люди, среди земного града и земной семьи, 
содѣлались не совсѣмъ недостойными вступить въ градъ не­
бесный и небесное обіценіе. При рожденіи, при бракѣ, при 
смерти—въ самые главные моменты бытія человѣческаго, 
Церковь является съ тремя торжественными таинствами,—а 
говорятъ, что ей нѣтъ дѣла до семейства! На нее возложено 
внушить народу уваженіе къ закону и къ властямъ, внушить 
власти уваженіе къ свободѣ человѣческой,—а говорятъ, что 
ей нѣтъ дѣла до общества! Нѣтъ,—нравственное начало еди­
ное. Оно не можетъ двоиться, такъ чтобы одно было нрав­
ственное ученіе частное, другое общественное; одно—свѣт­
ское, другое—духовное. Единое нравственное начало объем- 
летъ всѣ отношенія—частныя, домашнія, политическія, и 
Церковь, хранящая сознаніе своего достоинства, никогда не 
откажется отъ своего законнаго вліянія въ вопросахъ, относя­
щихся и до семьи, и до гражданскаго общества441).

Остается къ этимъ словамъ великаго дѣятеля государства 
и Церкви присоединить лишь горячее пожеланіе, чтобы рус­
ское государство, особенно въ наше смутное время, вскорѣ 
вступило на этотъ, вѣками у насъ освященный и вытекаю­
щій изъ идеи христіанскаго государства, путь отношенія къ 
православной Церкви.

Сказаннаго нами здѣсь* 2) вполнѣ достаточно для того, чтобы 
стала ясной грубая несправедливость Братства по отноше­
нію къ историческому и, въ частности, православному хри­
стіанству, якобы повинному въ томъ, что оно забыло-де обя­
занность „дѣйственно осуществлять вселенскую правду бого­
человѣчества44 въ экономической, общественной и государ­
ственной жизни людей. И мы посовѣтовали-бы Братству „съ 
отшельническимъ ужасомъ44 отвернуться отъ явной клеветы 
на историческое христіанство и показать намъ свой настоя­
щій обликъ, настоящую причину своего озлобленія на исто-

!) К. П. Побѣдоносцевъ. „Моск. Сборн.“ М. 1901 г., стр. 10-я.
2) Подробнѣе см. нашу брошюру: „Православная Церковь н высшія 

государственныя учрежденія въ Россіи1*.' Москва. 1912 г.



—  171 —

рическое и особенно на православное христіанство. Эта-то 
причина и выступаетъ предъ нами рельефно тамъ, гдѣ „брат- 
ство“ отъ „общей* задачи своей практической дѣятельности 
переходитъ къ указанію задачъ „частныхъ*. Здѣсь мы ви­
димъ, что „братство44 негодуетъ на православную русскую 
Церковь не за то, что послѣдняя якобы въ принципѣ про­
тивъ своего участія въ общественной н политической жизни 
Россіи, а за то, что она это участіе проявляетъ въ нежела­
тельномъ для „братства44 духѣ. Но это уже особая статья!..

Отъ общей задачи „Христіанскаго Братства Борьбы44 мы 
перейдемъ къ разсмотрѣнію его частныхъ задачъ, гдѣ такъ 
ярко сказалась физіономія „Братства44.

Въ ряду этихъ частныхъ задачъ первой задачей „Братства41 

является „борьба съ Самодержавіемъ*. Самодержавіе, по заявле­
нію „Братства44, на русскомъ народномъ тѣлѣ оказывается 
„безконечно ужаснымъ, злокачественнымъ нарывомъ, который 
отравляетъ и парализуетъ собой всѣ отправленія народной 
жизни44. Ни о какихъ дѣйствительныхъ улучшеніяхъ, ни о 
какомъ оздоровленіи общественнаго организма, пишетъ „Брат­
ство44, не можетъ быть рѣчи раньше, чѣмъ не вскрытъ этотъ 
нарывъ. И потому, заключаетъ братство, борьба съ Самодер­
жавіемъ выдвигается въ число первыхъ по времени задачъ 
„Братства44.

Такое порицаніе „Братствомъ44 русскаго Самодержавія рабски 
скопировано съ подпольныхъ изданій многочисленныхъ у 
насъ комитетовъ „Россійской соціалъ-демократической рабо­
чей партіи44 и „Россійской соціалъ-революціонной партіи44. 
Въ самомъ дѣлѣ, почему „Братство44 не постаралось обосно­
вать свой взглядъ на русское Самодержавіе на данныхъ рус­
ской исторіи, русскаго государственнаго права, и особенно 
на міровоззрѣніи русскаго народа? Вѣдь то государственное 
знамя, на которомъ искони у насъ начертано: „Православіе, 
Самодержавіе, Народность44,—водрузили у насъ совмѣстно цер­
ковные дѣятели, вѣнценосные монархи и русскій народъ, такъ 
какъ видѣли въ немъ свое общее благо, спасеніе и процвѣ­
таніе дорогой имъ Россіи. Это знамя высоко держали наши 
предки. Не пошатнули его и тѣ мощныя вѣянія, которыя 
сразу хлынули съ Запада на Русь чрезъ широко прорублен-



—  172 —

ное Петромъ I окно. Лишь слегка они зарябили поверхность 
великаго русскаго моря. Дальше роли „калифовъ на часъ“ 
они у насъ не пошли. Творцы различныхъ политическихъ 
доктринъ и туманныхъ идеаловъ „кипѣли11 у насъ „въ дѣй­
ствіи пустомъ", хотя и съ порывомъ „въ Наполеоны". Русское 
знамя стояло непоколебимо. Въ сильной рукѣ великаго зна­
меноносца, въ Бозѣ почившаго Императора Александра III, оно 
даже достигло рѣдкаго величія. И только теперь, къ со­
жалѣнію, наступили иные дни... Государственная машина 
ослабѣла... Изъ подполья повыползли разныя „Братства борь­
бы",—эти „темные дѣльцы", и ринулись на вѣковую твердыню 
русскаго народнаго благополучія. Однако, русскій народъ не 
глина въ рукахъ этихъ „горшечныхъ благодѣтелей", онъ 
знаетъ, что они работаютъ только на себя. А въ Самодержав­
номъ Царѣ русскій народъ чтитъ своею „Царя—Батюшку",  
„Царя—Кормильца*. Многомилліонный русскій крестьянинъ 
знаетъ, что только благодаря Царю-Батюшкѣ порвалась на 
Руси цѣпь великая и десятки милліоновъ кровныхъ русскихъ 
людей получили возможность быть людьми... Только отъ Царя- 
Батюшки русскій народъ и ждетъ къ себѣ дѣйствительно 
отеческаго, а не наемническаго отношенія. И никакія софи­
стическія ухищренія „Братства" не похитятъ изъ сердца на­
роднаго этой вѣры и надежды. И что взамѣнъ этого пред­
ложитъ „Братство" русскому человѣку? Политическій строй 
западно-европейскихъ государствъ съ ихъ „оздоровленнымъ 
общественнымъ организмомъ"!.. Но вѣ>дь и на западѣ теперь 
повсюду рушилась вѣра въ парламентаризмъ, какъ въ уни­
версальное средство отъ всѣхъ недуговъ политической и 
общественной жизни человѣка. Къ чему же одѣвать русскаго 
человѣка въ истасканный кафтанъ?!. Развѣ съ той только 
цѣлью, чтобы въ новый одѣться самому! Отсюда-то и идетъ 
походъ „Братства" противъ историческаго сокровища русскаго 
народа—Самодержавія, которое одно только стоитъ неодоли­
мой преградой на пути къ наглому и безнаказанному оби- 
рательству русскаго народа разными темными дѣльцами.

Борьбу съ Самодержавіемъ „Братство" намѣрено вести, 
главнымъ образомъ, двумя путями: съ одной стороны оно 
будетъ обличать передъ всѣмъ народомъ, во всѣхъ классахъ



173 —

общества,—„религіозную неправду" Самодержавія, а съ другой,— 
наряду съ родственными ему политическими партіями, будетъ 
бороться съ Самодержавіемъ, какъ „съ злой политической и обще­
ственной силой“, работая на установленіе въ Россіи „свобод­
наго конституціоннаго режима"!..

Въ чемъ же, по мнѣнію „Братства", состоитъ „религіозная 
неправда" Самодержавія? Объ этомъ мы узнаемъ изъ изданій 
Братства: „Задачи христіанскаго братства борьбы", „къ епи­
скопамъ русской церкви", „къ духовенству и всѣмъ, счи­
тающимъ себя христіанами", „къ войскамъ", „къ крестьянамъ" 
и проч... Въ посланіи „къ епископамъ русской Церкви" на­
званное „Братство" обращается къ предстоящему на Руси 
помѣстному Собору съ просьбою освободить религіозную со­
вѣсть мірянъ отъ страшнаго соблазна. Сущность этого „со­
блазна" такова:

— „По опредѣленію закона Самодержавная власть неограни­
ченна.—Императоръ Всероссійскій есть Монархъ самодержавный

неограниченный. Это—выраженіе закона и значитъ смыслъ 
обязателенъ для всякаго подданнаго Россійской Имперіи. И 

значитъ, когда въ самыя торжественныя минуты богослуженія 
насъ приглашаютъ молиться за Самодержавнаго Царя, мы должны 
молиться за него, какъ за неограниченнаго монарха. А между 
тѣмъ мы не только не можемъ молиться за неограниченнаго мо­
нарха, но и рѣшительно не можемъ просто его признавать, ибо 
такое приз^пніе есть явное отступничество отъ Христа и про- 
даэюа своей христіанской свободы. Почему—это видно изъ даль­
нѣйшаго. Признавать но совѣсти Царя своимъ неограниченнымъ 
государемъ—это значитъ признавать, что онъ можетъ дѣлать съ 
признающимъ такъ все, что захочетъ (ибо Еласть его неогра­
ниченна), можетъ приказать ему все, что хочетъ, и онъ долженъ 
повиноваться всякому приказанію, каково-бы оно ни было, со­
гласно обѣщанію, ибо обѣщаніе дано было по совѣсти. Значитъ, 
если Царь прикажетъ поклониться идолу, или совершить бого­
хульство, то и тутъ признающій Царя своимъ неограниченнымъ 
государемъ долженъ будетъ повиноваться согласно обѣщанію... 
Признаніе Царя Самодержавнымъ равносильно утратѣ всякой 
свободы. Признавшій Царя своимъ неограниченнымъ государемъ, 
тѣмъ самымъ окончательно теряетъ возможность служить Христу; 
ибо такое признаніе заключаетъ въ себѣ потенціальное утвер-



—  174 —

ждѳніе, что въ случаѣ возникновенія дилеммы— Царь или Х ри ­
стосъ— нужно стоять за Царя, а не за Христа. Признавшій Царя 
неограниченнымъ государемъ навсегда и окончательно выбираетъ 
себѣ господина; но выбравъ въ дѣйствительности одного госпо­
дина, онъ уже теряетъ свободу и возможность служить всякому 
другому, т. е. не можетъ служить и Христу, ибо сказано Хри­
стомъ: „никто не можетъ служить двумъ господамъ" (Матѳ. 6, 24).

„Такимъ образомъ, каждый актъ согласія на признаніе неогра­
ниченной Царской власти равносиленъ утверлсденію въ далекихъ 
логическихъ слѣдствіяхъ отпаденія отъ Христа, т. е. признаніе 
самодержавія есть скрытое (а для тѣхъ, кто сознаетъ это, и явное) 
от ст упленіе отъ Х ри ст а ; и значитъ, съ христіанствомъ такое 
признаніе абсолютно несоединимо и религіозною совѣстью не­
пріемлемо.

„На это могутъ сказать, что самая дилемма— Царь или Хри­
стосъ— невозможна, ибо Царь, по вѣрѣ церковной и народной, 
является помазанникомъ Божіимъ и исполнителемъ не своей воли, 
а воли Самого Бога. Но тѣ, кто такъ утверждаютъ, пусть зада­
дутъ себѣ по совѣсти такой вопросъ: тѣмъ, что Царь помазан­
никъ Болсій, отнимается-ли у него возмолшость и отпасть отъ 
Христа? Если не отнимается, тогда сказанное выше сохраняетъ 
всю свою силу. Если-же отнимается, если признается, что Царь 
не только благочестивъ, но и выше возмолшости погрѣшить, т. е. 
выше всякаго грѣха, тогда получается улсе нѣчто совсѣмъ непо­
добающее. Вся условность человѣческаго существа снимается съ 
Царя, онъ становится безусловнымъ— абсолютомъ, человѣкобо­
гомъ, богомъ. Остается воздвигать ему алтари и кадить ѳиміа­
момъ, воздавая божескія почести, какъ это дѣлали въ древнемъ 
языческомъ Римѣ. А въ Писаніи сказано: „да не будутъ тебѣ 
бози иніи развѣ Менеи. Наша Церковь считаетъ за ересь па­
пизмъ, но тутъ больше папизма, тутъ языческій необузданный 
цезаропапизмъ, открытое поклоненіе „генію" императора, забвеніе 
святой крови всѣхъ мучениковъ первыхъ временъ христіанства 
и больше того: тутъ уже совершается поклоненіе еще неприітіед- 
шему Звѣрю, ибо въ самомъ принципѣ  Самодерлсавія лелштъ 
возможность А нт ихрист а. Это понято народнымъ религіознымъ 
сознаніемъ. Изучающіе расколъ знаютъ, какъ много мѣста въ 
немъ занимаетъ ужасъ предъ антихристіанскимъ наклономъ само­
державной власти (значитъ, можетъ быть и христ іанская  само- 
дерлсавная власть?.. Авт.).



— 175 —

Чувствуя слабость вліянія на народный умъ своихъ раз­
судочныхъ доводовъ въ отверженіе Самодержавія, „Братство" 
далѣе пытается подкопаться подъ вѣру народную въ Само­
державіе и путемъ тенденціознаго разбора „библейскихъ осно­
ваній „культа" самодержавной власти".

— „Часто, пишетъ „Братство" въ томъ-же посланіи „къ епи­
скопамъ русской церкви", приводятъ слова ап. Петра: будьте 
покорны всякому человѣческому начальству, для Господа: Царю ли, 
какъ верховной власти, правителямъ, отъ него поставленнымъ 
для наказанія преступниковъ и для поощренія дѣлающихъ добро" 
(1 Петр. 2, 13— 14). Изъ этого заключаютъ: разъ ап. Петръ за­
повѣдуетъ покорность всякому человѣческому начальству, то зна­
читъ и покорность Самодержавному Царю. Сколько лжи и от­
ступничества въ такомъ формально правильномъ заключеніи, 
видно изъ слѣдующаго. Когда тому-же самому ап. Петру „на­
чальники, старѣйшины, книжники, первосвященники и прочіе изъ 
рода первосвященническаго" (Дѣян. 4, 5—6) приказали „не учить 
объ имени Іисуса,"—что сдѣлалъ ап. Петръ? Повиновался ли во 
исполненіе своихъ же словъ: „будьте покорны всякому человѣче­
скому начальству?" Конечно, нѣтъ. Вмѣстѣ съ ап. Іоанномъ— 
„столпомъ Церкви" онъ сказалъ: „судите, справедливо ли предъ 
Богомъ слушать васъ болѣе, нежели Бога" и отказался повино­
ваться. Въ другой разъ на второе запрещеніе Петръ, вмѣстѣ съ 
другими Апостолами (значитъ, это голосъ всѣхъ Апостоловъ) ска­
залъ еще яснѣе и рѣзче: „должно повиноваться больше Богу, 
нежели человѣкамъ" (Дѣян. 5, 29). Значитъ, ап. Петръ учитъ 
насъ повиповаться человѣческому начальству не всегда и не без­
условно, а только тогда, когда приказанія этого начальства не 
противорѣчатъ нашей совѣсти, и больше того — своею жизнью 
ап. Петръ учитъ насъ быть непокорными и открыто не повино­
ваться человѣческому начальству, когда оно запрещаетъ дѣлать 
то, что мы считаемъ нашимъ религіознымъ долгомъ. И значитъ, у 
ап. Петра мы можемъ найти не защиту Самодержавія (всякаго ли?!), 
а совершенно ясный завѣтъ открыто заявить и исповѣдать рели­
гіозную неправду Самодержавія и отказаться его признавать (зіс!).

Другимъ библейскимъ мѣстомъ, на которомъ „Братство" 
останавливаетъ свое вниманіе, служатъ извѣстныя слова 
ап. Павла въ его посланіи къ Римлянамъ (13 гл. 1—2).



—  176 —

—  „Если, пишетъ далѣе „Братство41, словами аи. Петра зло­
употреблять (?!) невозможно въ виду ясныхъ другихъ его словъ, 
то, быть можетъ, хоть съ видимостью правдоподобія можно не­
добросовѣстно (?!) использовать слѣдующія слова ап. Павла: „вся­
кая душа властемъ предержащимъ да повинуется. Нѣсть бо власть, 
аще не отъ Бога".. (Рим. 13, 1— 2. Стоило бы выписать и даль­
нѣйшія слова ап. Павла!). Къ счастью, и этого сдѣлать нельзя 
въ виду одного несомнѣннаго и безспорнаго факта: какъ при­
знаетъ Церковь, ап. Павелъ, говоря словами мужа апостольскаго 
Климента римскаго, „мученически засвидѣтельствовалъ истину 
предъ правителями" (Посл. Клим. къ Кор. 5 гл.), т. е. вмѣстѣ 
съ другими мучениками погибъ за то, что отказался воздать 
Императорской власти божеское поклоненіе. Этотъ фактъ прежде 
всего значитъ, что тотъ же самый апостолъ, который говорилъ: 
„нѣсть бо власть, аще не отъ Бога", не только не считалъ воз­
можнымъ исполнять всякое приказаніе этой, по его же словамъ, 
Богомъ установленной власти, но даже открыто не повиновался 
ей и не слушалъ извѣстныхъ ея приказаній, за что и поплатился 
мученичествомъ. Этимъ ап. Павелъ учитъ, что изъ того, что 
власть установлена Богомъ, вовсе нельзя заключать, что она не 
имѣетъ предѣловъ, является неограниченной , и можетъ прикры­
вать все, что угодно. Фактомъ своего мученичества апостолъ ука­
зываетъ, что императорской власти въ качествѣ неограниченной , 
т. е. посягающей на то, что ей не принадлежитъ, онъ не при­
знавалъ. А если мы скажемъ, что въ этомъ направленіи, т. е. въ 
мученичествѣ, онъ, Богомъ вдохновенный святой апостолъ, по­
ступалъ не по случайнымъ соображеніямъ, а дѣйствовалъ, какъ 
онъ считалъ должнымъ дѣйствовать, то значитъ въ его непри­
знаніи неограниченной Императорской власти лежитъ прямой 
завѣтъ всѣмъ вѣрующимъ такъ же, какъ и онъ, ея не призна­
вать и открыто заявлять о своемъ непризнаніи. Если же мы 
вспомнимъ, что въ этомъ непризнаніи ап. Павелъ былъ не оди­
нокъ, а съ нимъ вмѣстѣ не признавали цѣлыя тысячи святыхъ 
мучениковъ и запечатлѣли свое непризнаніе мученической кровью, 
то получится, что вся эта святая кровь ставитъ намъ тотъ же 
завѣтъ, что и святые апостолы: во имя Христа отказаться отъ 
признанія нашей теперешней неограниченной Царской власти— 
Самодерлсавія.

Выводы, къ которымъ приходитъ „Братство", на основаніи 
высказанныхъ соображеній, таковы:



—  177 —

— „Самодержавіе абсолютно непріемлемо христіанскою со­
вѣстію. Сознательное признаніе его равносильно отступничеству 
отъ Христа, и потому Русская Церковь, не искушая болѣе долго­
терпѣнія Божія, должна первымъ своимъ сознательнымъ и во­
истину церковнымъ, т. ѳ. Христовымъ дѣйствіемъ сдѣлать испо­
вѣданіе „истины предъ правителями4", т. е. другими словами—на 
предстоящемъ Соборѣ необходимо именно Церкви потребовать 
отъ Царя отказа отъ Самодержавія и сдѣлать это исключительно 
во имя религіозныхъ соображеній. Этимъ мы вовсе не говоримъ, 
что Церковь не должна была и не должна теперь бороться съ 
Самодержавіемъ и какъ со злой политической и общественной 
силой. Но только дѣлать это она должна не чрезъ духовенство, 
а чрезъ мірянъ, ибо „каждый долженъ служить сообразно съ 
тѣмъ даромъ, который получилъ отъ Бога (зіс!). На Церковномъ 
Соборѣ, созванномъ для устроенія Церкви, мотивировка можетъ 
быть только религіозная. Итакъ, вотъ чего мы ждемъ отъ Собора 
прежде всего. Только совершивъ это, Соборъ получитъ дѣйстви­
тельную свободу, безъ которой совершенно немыслима созида­
тельная работа по устройству Церкви на каноническихъ осно­
ваніяхъ44...

Вотъ все, что могло сказать „Братство44 въ обличеніе „рели­
гіозной неправды44 Русскаго Самодержавія. Тѣ-же мысли, но 
въ болѣе популярной формѣ, оно проводитъ въ воззваніяхъ 
„къ крестьянамъ44 и „къ войскамъ44, призывая тѣхъ и дру­
гихъ: „не служить царской власти, богохульно называющейся 
самодержавной... не идти на войну и не усмирять бунтовщи­
ковъ... не убивать японцевъ, а молиться за нихъ, какъ за 
вр аго в ъ 1)44... Все это уснащено ссылками на общеизвѣстные 
тексты изъ св. Писанія Новаго Завѣта, съ присоединеніемъ 
къ нимъ превратныхъ толкованій.

Мы съ цѣлью опять полностью привели вышеизложенные 
доводы „Братства44, направленные противъ Самодержавія, 
чтобы при разборѣ оныхъ насъ кто-либо не заподозрилъ въ 
передержкѣ мыслей „Братства44.

*) Намъ пришлось убѣдиться, на основаніи многихъ бесѣдъ съ солда­
тами, что пропаганда такихъ идей широко развивалась въ нашихъ войскахъ 
на Дальнемъ Востокѣ. Авт.

голосъ Ц Е Р К В И . 12



—  178 —

Посмотримъ теперь, насколько проченъ фундаментъ, на 
которомъ „Братство" и вообще его члены—„неохристіане" 
строятъ свое зданіе и другихъ зовутъ къ тому-же. Впрочемъ, 
„неохристіанскаго" зданія собственно и не видно, а заявляютъ 
они себя пока только разрушительною работою. Посему намъ 
надлежитъ разобрать тотъ, такъ-сказать, таранъ, съ которымъ 
„неохристіане" выступили противъ Самодержавія, и оцѣнить 
его по достоинству. „ Братство“ считаетъ признаніе Царя за са­
модержавнаго и неограниченнаго монарха несовмѣстимымъ съ 
религіозною совѣстью христіанина, потому что такое призна­
ніе является для послѣдняго якобы „явнымъ отступничествомъ 
отъ Христа и продажею своей христіанской свободы“. Но такъ-ли? 
Гдѣ основанія для подобнаго утвержденія? Какъ мы видѣли, 
„Братство" черпаетъ ихъ въ разсудочныхъ соображеніяхъ, 
въ разсужденіи о томъ: что такое „неограниченная“ власть? 
Но мнѣнію „Братства", неоіраниченный государь можетъ дѣ­
лать съ признающимъ его по совѣсти за таковаго „все, что 
захочетъ", можетъ приказать ему „все, что хочетъи, и послѣд­
ній долженъ повиноваться „всякому приказанію", каково бы 
оно ни было, будетъ ли то приказъ „поклониться идолу, или 
совершить богохульство", или т. под. ІІосему-де признаніе 
Царя за неограниченнаго монарха и является, по мнѣнію 
„Братства", равносильнымъ утратѣ всякой свободы.

Нельзя не подивиться наивности „братскихъ" разсужденій 
и невѣрности сдѣланныхъ имъ выводовъ. Прежде всего, не­
обходимо замѣтить, что „Братство" задалось цѣлью бороться 
съ Русскимъ Самодержавіемъ. Посему ему нужно было сперва 
доказать, что неограниченная власть именно Русскаго Царя, по 
существу своему и на основаніи дѣйствующихъ въ Россіи 
законовъ, является такой, какой выставило „Братство" вообще 
„неограниченную" власть. Между тѣмъ „Братство" главное 
оставило въ сторонѣ, не безъ предвзятой, конечно, цѣли, а 
пустилось въ абстрактныя разсужденія о „неограниченнойи 
власти, какъ будто вопросъ о томъ, что именно съ такими 
свойствами является на Руси Самодержавная власть, не под- 
лежнтъ сомнѣнію!.. Да, притомъ, и въ этой абстрактной об­
ласти „Братство", попросту говоря, напутало, смѣшавъ не 
только неограниченность абсолютную, свойственную Богу, съ 
условною, доступною человѣку, но и съ произволомъ. Власть 
произвольная дѣйствительно основана на „хотѣніии, игнОри-



—  179 —

рующемъ мотивы нравственнаго порядка и чувство законно­
сти, на которые опирается въ идеѣ своего существованія 
власть неограниченная. И смѣшивать власть произвольную 
съ властью неограниченною, какъ то дѣлаетъ „Братство44, по 
меньшей мѣрѣ неосновательно. Но оставимъ счеты съ поту­
гами „Братства44 на абстрактное мышленіе. Посмотримъ, дѣй- 
ствительно-ли самодержавная и неограниченная власть Русскаго 
Монарха несовмѣстима съ религіозною совѣстью христіанина, 
каръ будто лишающая его христіанской свободы?

Что такое „неограниченность44 власти Русскаго Царя? Есть-ли 
эта неограниченность абсолютная, самодовлѣющая, или-же 
условная, почерпающая свою жизненность извнѣ? Для рѣ­
шенія этого вопроса обратимся къ „Основнымъ Законамъ44 
Россійской Имперіи, въ ихъ прежней редакціи, каковую и 
имѣетъ въ виду „Братство44. Въ ст. 1-й читаемъ: „Импера­
торъ Россійскій есть Монархъ самодержавный и неограничен­
ный.—Повиноваться верховной Его власти не только за страхъ, 
но и за совѣсть Самъ Боіъ повелѣваетъ44. Здѣсь власть Рус­
скаго Монарха выступаетъ предъ нами съ тремя свойствами,— 
она является верховной, самодержавной и неограниченной1); 
иначе, русскому Монарху принадлежитъ высшая въ государ­
ствѣ власть и притомъ вся полнота государственной власти— 
власть законодательная, судебная и управительная сосредо­
точена въ его рукахъ 2). Необходимость повиновенія такой 
власти законъ, что особенно важно, объясняетъ повелѣніемъ 
не самою Монарха, какъ въ абсолютныхъ монархіяхъ, а Бога- —  

„Самъ Богъ повелѣваетъ44. Слѣдовательно, власть Русскаго 
Монарха не самодовлѣющая, а въ своемъ происхожденіи и со­
держаніи поставляется закономъ въ зависимость отъ велѣній 
Бога3). Посему, Русскій Самодержецъ, если и „неограниченный

х) По толкованію лучшихъ юристовъ, выраженія: „самодержавный" и 
„неограниченный" означаютъ одно и тоже и употреблены вмѣстѣ для 
большей ясности (см. „Русск. Госуд. Право" Н. М. Коркунова, т. 1 ,1904 г. 
стр. 203—204.—См. нашу брошюру: „Власть Русскаго Царя". Москва. 1912 г.).

2) См. Н. М. Коркунова: „Русск. Госуд. Ир." Т. I, 1904 г. стр. 200-я, 
Н. II Дружинина „Общепон. законовѣдѣніе" М. 1898 г. стр. 163—165.

3) Сила этого закона для Русскаго Монарха непоколебима. Онъ не мо­
жетъ поставить свою власть въ зависимость отъ другой воли, кромѣ Божьей. 
Таково рѣшеніе русскаго народа, установившаго единодержавіе и освя­
тившаго его чрезъ Церковь, эту исконную божественную хранительницу 
и выразительницу русскаго единства.

12*



—  180 —

Монархъ44, то не въ абсолютномъ смыслѣ этого слова, а въ 
условномъ, т. е. неограниченный волею подданныхъ Россій­
ской Имперіи и всецѣло зависимый отъ Бога во всѣхъ Сво­
ихъ дѣйствіяхъ Какъ нельзя лучше полная зависимость 
Русскихъ Монарховъ отъ Бога сказывается въ глубокомъ по 
своему значенію обрядѣ вѣнчанія ихъ на Царство Ц По 
вступленіи на прародительскій престолъ, Государь и Его 
Августѣйшая Супруга, въ заранѣе объявленное по соизволе­
нію Государя время, получаютъ утвержденіе на престолѣ 
чрезъ священное вѣнчаніе (коронованіе) и мѵропомазаніе. 
Мѣстомъ священнодѣйствія служитъ Московскій Успенскій 
Соборъ. Самое священнодѣйствіе совершается по особому 
чину православной Греко-Россійской Церкви, въ присутствіи 
представителей отъ высшихъ государственныхъ установленій 
и отъ всѣхъ сословій Имперіи. Предстоятель Церкви—Мо­
сковскій Митрополитъ, взойдя на амвонъ царскаго трона, 
предлагаетъ Государю: „по обычаю древнихъ христіанскихъ 
Монарховъ и Боговѣнчанныхъ Вашихъ предковъ, да собла­
говолитъ Величество Ваше въ слухъ вѣрныхъ подданныхъ 
Вашихъ исповѣдать православно-каѳолическую вѣру: како 
вѣруеши?“ /На вопросъ Митрополита Государь отвѣчаетъ, въ 
слухъ собравшихся представителей Государства и предъ ли- 
цемъ Церкви, произнесеніемъ православнаго сгмвола вѣры. 

Затѣмъ Митрополитъ сходитъ съ трона и творитъ службу. 
Въ великой эктеніи произносятся особыя прошенія: „о еже 
благословитися царскому Его вѣнчанію благословеніемъ Царя 
Царствующихъ; о еже укрѣплену быти скипетру Его десни­
цею Вышняго; о еже помазаніемъ всесвятаго міра пріяти 
Ему съ небесе къ правленію и правосудію силу и премуд­
рость; о еже получити Ему благоспѣшное во всемъ и долго- 
денственное царствованіе; яко да услышитъ Его Господь въ 
день печали и защититъ Его имя Бога Іаковля: яко да по- 
слетъ Ему помощь отъ Святаго, и отъ Сіона заступитъ Его; 
яко да подастъ Господь по сердцу Его и весь совѣтъ Его 
исполнитъ; яко да подчиненные суды Его немздоимны и 
нелицепріятны сохранитъ44... Послѣ сего, Царь облачается 
въ порфиру, получаетъ изъ рукъ святителя вѣнецъ-корону и

х) См. „Краткое изложеніе славянофил. ученія* А. Кирѣева, С .П .Б .— 
1896 г., стр. 37 —38 и „Общепон. законовѣд.* Н. II. Дружинина, стр. 1С6.



— 181 —

возлагаетъ его себѣ на главу, а Митрополитъ читаетъ рѣчь 
о значеніи коронованія: „видимое сіе и вещественное главы 
Твоей украшеніе явный образъ есть, яко Тебя, главу Все­
россійскаго Престола, вѣнчаетъ невидимо Царь славы, Христосъ, 
благословеніемъ Своимъ благостнымъ, утверждая Тебѣ вла- 
дшчественную и верховную власть надъ людьми Своими". По 
воспріятіи Государемъ скипетра и державы, увѣнчанныхъ 
крестомъ, Митрополитъ снова читаетъ: „о, Богомъ вѣнчанный, 
и Богомъ дарованный и Богомъ преукрашенный, благочестивѣй­
шій, Самодержавнѣйшій, Великій Государь, Императоръ Все­
россійскій!—прійми скипетръ и державу, еже есть видимый 
образъ даннаго Тебѣ отъ Вышняго надъ людьми Своими 
Самодержавія къ управленію ихъ, и ко устроенію всякаго же­
лаемаго имъ благополучія". Послѣ, когда Государь, принявъ 
поздравленіе съ коронованіемъ отъ предстоящихъ лицъ ду­
ховныхъ и свѣтскихъ, встаетъ съ престола и отдаетъ ски­
петръ *и державу,—Онъ, колѣнопреклоненный, читаетъ вслухъ 
молитву, въ которой „призываетъ,—говоритъ законъ (прим. 2-е, 
къ ст. 36 Осн. Зак.)—Царя Царствующихъ, да наставитъ Его, 
вразумитъ, и управитъ въ великомъ служеніи, яко Даря и 
Судію Царству Всероссійскому, да будетъ съ Нимъ присѣдя- 
іцая Божественному Престолу Премудрость и да будетъ 
сердце Его въ руку Божію, во еже вся устроити къ пользѣ 
врученныхъ Ему людей и къ славѣ Божіей, яко да и въ 
день суда Его непостыдно воздастъ Ему слово*. Итакъ, Русскій 
Монархъ публично, предъ Церковью и народомъ, связуетъ 
Себя послушаніемъ Православной Церкви Христовой (ст. 13-я 
и 14-я Оси. Зак.), и только послѣ сего получаетъ отъ Бога 
чрезъ пастыря Церкви корону и другія царскія регаліи, 
т. е. утверждается Богомъ въ правахъ на прародительскій 
самодержавный престолъ. Посему то Русскій Монархъ и испо­
вѣдуетъ Бога Своимъ Царемъ, Наставникомъ и Судіею, вру­
чившимъ Ему великое царское служеніе къ пользѣ людей 
Царства Всероссійскаго и къ славѣ Божіей. Иосему-то Онъ 
и признается на Руси „Богомъ избраннымъи и дѣйствующимъ 
„ Божіею поспѣшествующею милостіюи1).

Если-же воля Русскаго Монарха въ своихъ проявленіяхъ 
и въ своемъ существѣ всецѣло ограничивается волею „Царя

х) Н. М, Коркуновъ. „Русск. Госуд. 11р.“ т. I, стр. 208—236.



—  182 —  •

Царствующихъ*, если Русскій Монархъ принимаетъ отъ Бога 
великій жребій царскаго служенія только „къ пользѣ вручен­
ныхъ Ему людей и къ славѣ Божіей*, то ясно, что Онъ не дол­
женъ, нравственно не можетъ, въ силу этихъ полномочій, дѣлать 
съ Своими подданными ъвсе, что захочетъ", не можетъ при­
казать имъ „все, что хочетъи, хотя-бы „поклониться идолу, 
или совершитъ богохульство", какъ не можетъ лишить ихъ и 
христіанской свободы!.. Нѣтъ, Русскій Монархъ, въ силу 
Своей власти, не можетъ/ оставаясь Русскимъ Монархомъ, 
заставить Своихъ подданныхъ „поклониться идолу, или совер­
шитъ богохульство*, потому что „Царь Царствующихъ", волю 
Котораго Онъ призванъ исполнять, ясно сказалъ: „не сотвори 
себѣ кумира и не поклоняйся ему", и еще: „не хули имени 
Моего предъ народами". И если-бы что-либо подобное слу­
чилось на Руси съ Монархомъ, то Онъ пересталъ-бы въ 
совѣсти народа быть *Божьимъ слуююи, что тоже: пересталъ-бы 
быть на Руси Монархомъ. Совершенно справедливо говоритъ 
Л. Тихомировъ: „Монархъ несетъ въ Своемъ царствованіи 
лишь службу Богу. Такой власти народъ подчиняется без­
гранично, въ предѣлахъ ея Бож ія служенія т.-е., пока Мо­
нархъ не заставляетъ подданнаго нарушить волю Божію щ 
слѣдовательно, самъ перестаетъ быть слугою Бога" * 2). Когда 
воля Монарха выйдетъ изъ подчиненія волѣ Божіей, тогда 
она перестаетъ быть обязательной для его подданныхъ. Это 
краеугольный камень Русскаго Самодержавія . „Воля Отца 
Небеснаго... польза людей Царства Всероссійскаго и слава 
Божія", или, какъ говоритъ митр. Филаретъ: „святость власти 
и союзъ любви между государемъ и народомъ",—вотъ пе­
чать, которою должны быть запечатлѣны всѣ велѣнія Рус­
скаго Монарха. Недаромъ извѣстный французскій соціалистъ 
Луи Бланъ въ своей „Кеѵие сіи Рго^гёз" писалъ: „необхо­
димо, чтобы власть получила узаконяющую ее санкцію со 
стороны свободно выраженной воли всѣхъ гражданъ, или-же 
разсматривалась, какъ воля Господа Бога. Выбирайте одно 
изъ двухъ: народъ или папу"! И, дѣйствительно, всѣ защит­
ники власти, делегированной отъ народа, какъ суверена, 
признаютъ, что такою делегаціею уничтожается взглядъ на

г) Курсивъ мой.
2) Л. Тихоміровъ: „Монархическая государственность" ч. 1-я, стр. 112-я.



— 183

монарха, какъ на „небеснаго помазанника^, какъ на получив­
шаго свою власть отъ Бога *). Здѣсь уже абсолютомъ является 
единственно воля народная, совершенно исключающая всякій 
другой источникъ власти, кромѣ коллективной воли всѣхъ 
гражданъ. Божественное начало смѣняется чисто-человѣче­
скимъ; гарантіей благополучія гражданъ являются не эти- 
чески-религіозныя обязательства власти предъ Богомъ, а 
чисто-правовые, юридическіе акты договорнаго характера, 
съ ихъ мертвою и человѣческою „правдою", съ порабоще­
ніемъ сильными „міра сего“ слабыхъ, такъ какъ голосъ 
первыхъ въ наше развращенное время при избраніи прави­
телей легко порабощаетъ голосъ послѣднихъ. Вотъ здѣсь-то 
и происходитъ настоящее подавленіе въ людяхъ христіан­
ской свободы, настоящее порабощеніе въ людяхъ христіанской 
совѣсти. Подчиненіе индивидуума власти происходитъ уже 
не за совѣсть, а за страхъ.

Изъ сказаннаго мною о „неограниченности" власти Рус­
скаго Монарха сама собою вытекаетъ глубокая несправедли­
вость другого упрека „неохристіанъ" Царю, по которому 
признаніе Царя „неограниченнымъ" якобы равносильно „от­
ступничеству отъ Х рист а". Къ такому заключенію „Братство" 
приходитъ на томъ основаніи, что признавшій Царя неогра­
ниченнымъ государемъ навсегда и окончательно выбираетъ 
себѣ господина; но выбравъ въ дѣйствительности одного 
господина, онъ уже теряетъ свободу и возможность служить 
всякому другому, т.-е. не можетъ служить и Христу, ибо 
сказано Христомъ: „никто не можетъ служить двумъ госпо­
дамъ" (Мѳ. 6, 24).

Жалкое недомысліе! Вѣдь Христосъ говорилъ о невозмож­
ности служить двумъ господамъ, не имѣющимъ между собою 
ничего общаго и даже исключающимъ другъ друга—это 
„Богу и маммонѣ". Но Русскій Самодержецъ развѣ Своею 
волею исключаетъ волю Бога? Развѣ Онъ не исповѣдуетъ 
Бога Своимъ „Царемъ, Наставникомъ и С удіт “, развѣ не 
отдаетъ сердца Своего „въ руку Божію" и не считаетъ Себя 
лишь „Божіимъ слугоюи? А если такъ, что неоспоримо, то

!) См. статью проф. М. М. Ковалевскаго въ приложеніи къ соч. проф. 
Пифферуна: „Европейскія избирательныя системы" — „Къ исторіи изби­
рательнаго права"— стр. 360-я.



—  184 —

можно-ли сколько нибудь серьезно говорить, что избравшій 
себѣ Царя господиномъ не можетъ уже служить другому 
Господину—Христу?! Вѣдь Царь потому только и признается 
„господиномъ", что исполняетъ волю не свою, а „Господина 
господъ", или „Царя Царей"—Бога. Верховная власть въ 
мірѣ одна—это Божья, и, однако, Писаніе повелѣваетъ по­
коряться и Царю, какъ „верховной власти“, но только для 
Господа (1 Петр. 2, 18). Что-же: или и Ап. Петръ училъ 
„отступленію отъ Христа"?! И какою „наивностью" дышитъ 
заявленіе „Братства", что въ случаѣ дилеммы: Царь или 
Христосъ,—признавшій Царя „неограниченнымъ государемъ" 
долженъ стоять за Царя, а не за Христа!.. Да почему-же? 
Вѣдь Русскій Монархъ признается неограниченнымъ только 
волею подданныхъ, но слугою Божіимъ. Слѣдовательно, если 
возникаетъ дилемма: Царь или подданный, то необходимо 
стать за Царя; но, по здравой логикѣ, отсутствіемъ которой 
страдаетъ „Братство", при дилеммѣ: Царь или Христосъ, 
что тоже: слуга или Господинъ, необходимо стать за Христа, 
Котораго самъ Русскій Монархъ публично исповѣдалъ Сво­
имъ „Царемъ и Судіею". Возможность означенной дилеммы 
мы въ принципѣ допускаемъ, такъ какъ считаемъ против­
нымъ христіанскому сознанію типъ древне-римскаго „кесаря", 
надѣленнаго аттрибутами Бога1). По долгу справедливости, 
почему бы „Братству" не взглянуть на тѣхъ защитниковъ 
„народоправства“, которые боготворятъ коллективную волю 
гражданъ. Но тутъ ужъ „Братству" пришлось-бы бичевать 
самого себя. И замѣчательна близорукость „Братства": оно 
почему-то только въ „принципѣ Самодержавія^ допускаетъ 
возможность Антихриста, только въ самодержавной власти 
допускаетъ антихристіанскій наклонъ, какъ-бы не видя, что 
парламентаризмъ явно отвергъ и именно въ принципѣ Боже­
ственную санкцію власти, а истинное Самодержавіе, разумѣю 
Русское, наоборотъ, въ принципѣ поставило себя въ полную 
зависимость отъ Бога!..

Перейдемъ теперь къ разбору „братской" критики библей­
скихъ основаній „культа" Самодержавной власти. Здѣсь уже 
мы сталкиваемся съ типичною сектантскою манерою обращенія

і) См. нашу книгу: „Орловск. мисс. съѣздъ, въ связи съ вопросомъ о 
свободѣ совѣсти"—1901 г. стр. 99—100; 103—104.



—  185 —

съ текстомъ Св. Писанія: то-же насиліе надъ мыслью текста, 
то-же урѣзываніе и подтасовка текстовъ!..

Прежде всего „Братство" приводитъ слова Ап. Петра, 
впрочемъ, не вполнѣ въ точной передачѣ: „будьте покорны 
всякому человѣческому начальству, для Господа: Царю-ли, 
какъ верховной власти, правителямъ отъ него поставленнымъ 
(правителямъ-ли, какъ отъ него посылаемымъ?) для нака­
занія преступниковъ и для поощренія дѣлающихъ добро" 
(1 ІІетр. 2, 13—14). Изъ этого, разсуждаетъ „Братство", за­
щитники самодержавія заключаютъ: „разъ ап. Петръ заповѣ­
дуетъ покорность всякому человѣческому начальству, то зна­
читъ и Самодержавному Царю". Да, скажемъ мы: „и Саліо­
державному Царю*. Напрасно только „Братство" приписываетъ 
такое заключеніе „защитникамъ Самодержавія", когда его 
сдѣлалъ самъ Ап. Петръ, который къ словамъ: „будьте по­
корны всякому человѣческому начальству, для Господа"— 
добавилъ: „Царю-ли, какъ верховной власти*. А „верховная* 
власть развѣ не то-же, что и „Самодержавная*?! х). Значитъ, 
покорность „верховной" — самодержавной власти русскаго 
Царя повелѣваютъ христіанамъ не только „защитники Само­
державія", а и великій Ап. Петръ. Но, конечно, какъ мы и 
раньше сказали, такая покорность происходитъ только при 
условіи подчиненія Монарха волѣ „ Царя Царствующихъ*, что 
и разумѣлъ ап. Петръ въ словахъ: „для Господа". Покорность 
Самодерящу есть покорность Господу, Его пославшему; 
а противленіе Самодержцу является противленіемъ Богу 
(Римл. 13, 1—2).

Покорность Самодержавному Царю, ясно заповѣданную 
Ап. Петромъ, „Братство" силится ослабить и даже отвергнуть 
указаніемъ на два случая, когда Ап. Петръ отказался пови­
новаться „человѣческому начальству", сказавъ: „судите,
справедливо-ли предъ Богомъ слушать васъ болѣе, нежели 
Бога" (Дѣян. 4, 19), и въ другой разъ: „должно повиноваться 
больше Богу, нежели человѣкамъ" (Дѣян. 5, 29). Казалось-бы, 
что если въ словахъ Ап. Петра здѣсь видѣть отрицаніе че­
ловѣческой власти, то всякой, а не только Самодержавной, 
какъ то хочется „Братству". Но ничего такого Ап. Петръ 
не говорилъ. Онъ только выяснилъ мысль о необходимости

!) См. и „Основ. Зак. Росс. Г1мп.“-ст. 1-я.



— 186

„слушать и повиноваться Богу больше, нежели человѣкамъ". 
Высшая власть въ мірѣ, которой все, въ томъ числѣ и че­
ловѣкъ подчиненъ—это власть Бога. Богъ—источникъ чело­
вѣческой власти. Послѣдняя не должна выходить изъ пови­
новенія Богу; въ случаѣ-же дилеммы: Богъ или человѣкъ, 
совѣсть христіанина должна стоять за повиновеніе Богу. 
Вотъ что старался Ап. Петръ выяснить въ вышеприведен­
ныхъ словахъ. Никакого отрицанія человѣческой власти 
вообще, и въ частности власти „верховной"—самодержавной 
мы не находимъ не только у Ап. Петра, но и нигдѣ въ Св. 
Писаніи. Единственно, о чемъ твердитъ намъ Божественное 
Откровеніе—это необходимость для насъ повиновенія „пре- 
держаишмъ“ властямъ, въ томъ числѣ и „верховной власти 
Царя--, а для властей необходимость повиновенія волѣ Божіей, 
необходимость быть слухами Божіими.

Такой-же смыслъ имѣетъ и другое библейское мѣсто, взятое 
„Братствомъ" изъ посланія Ап. Павла къ Римлянамъ: „всяка 
душа властемъ предержащимъ да повинуется. Нѣсть бо 
власть, аще не отъ Бога"... (13 гл. 1—2 ст.) х). По мнѣнію 
„Братства" и эти слова нельзя использовать въ защиту 
Самодержавной власти. Замѣчательно, однако, что „Братство" 
совершенно уклоняется отъ анализа мысли, заключающейся 
въ словахъ Ап. Павла къ Римлянамъ (13 гл. 1 и 2 ст.), а 
силится вывести излюбленное имъ отрицаніе Самодержавія 
изъ того факта, что-де Ап. Павелъ „мученически засвидѣ­
тельствовалъ истину передъ правителями" (1-е посл. къ 
Корине. Св. Климента, еп. Римск. гл. Ѵ-я). Ап. Павелъ, раз­
суждаетъ „Братство", погибъ за то, что отказался воздать 
Императорской власти божеское поклоненіе. Значитъ, заклю­
чаетъ „Братство", апостолъ не считалъ возможнымъ испол­
нять всякое приказаніе этой, по его-же словамъ, Богомъ 
установленной власти; болѣе того, онъ открыто не повино­
вался ей и не слушалъ извѣстныхъ ея приказаній. Своимъ 
мученичествомъ, по мнѣнію „Братства", Ап. Павелъ учитъ, 
что изъ того, что власть установлена Богомъ, вовсе нельзя

') Очевидно, „Братство" не пожелало сдѣлать полную  выписку проци­
тированныхъ имъ 1 го и 2-го стиховъ, такъ какъ ужъ слишкомъ ясно они 
изобличаютъ ложь „Братства"!..



—  187 -

выводить, что она не имѣетъ предѣловъ, является „неоіра-  

ничейной" и можетъ приказывать все, что угодно. .Въ смерти 
Ап. Павла „Братство" видитъ завѣтъ всѣмъ вѣрующимъ не 
признавать „неограниченной Императорской власти", какъ 
не призналъ ея самъ Апостолъ. Посему оно и призываетъ 
„во имя Христа отказаться отъ признанія нашей (Русской) 
теперешней неограниченной Царской власти—Самодержавія.

Сколько въ разсужденіяхъ и заключеніяхъ „Братства" 
беззастѣнчивой лжи и сознательныхъ подтасовокъ!.. Прежде 
всего удивителенъ этотъ скачокъ отъ языческаго римскаго 
кесаря къ православному Самодержцу!.. Вѣдь Ап. Павелъ 
имѣлъ дѣло не съ Русскимъ-же Царемъ?!.. И Русскій Царь 
не римскій-же кесарь?!.. „Представитель власти въ христіан­
скомъ государствѣ, пишетъ В. С. Соловьевъ, не есть только 
обладатель всѣхъ правъ, какъ языческій кесарь,—онъ, глав­
нымъ образомъ, есть носитель обязанностей христіанскаго 
общества по отношенію къ Церкви, т. е. къ дѣлу Божію на 
землѣ"... „Въ языческомъ мірѣ, говоритъ И. С. Аксаковъ, 
не существовало внѣ государства высшаго идеала общежитія; 
государство было для него выраженіемъ высшей истины. Само 
въ себѣ имѣющее цѣль, само для себя существующее, само 
олицетворенное божество, такое государство (каковымъ былъ 
Римъ) стало уже немыслимо въ мірѣ христіанскомъ. Хри­
стіанство, открывъ человѣку и человѣчеству высшее при­
званіе внѣ государства и высшій идеалъ вселенскаго единства 
въ Церкви, отвело государству настоящее, подобающее ему 
мѣсто, ограничило его значеніе значеніемъ „царства отъ 
міра", указало предѣлъ ^ к е с а р ю однимъ словомъ поставило 
надъ кесаремъ Бога и провозгласило то высшее, божественное 
начало, которому подчинена личная совѣсть и правящихъ 
и управляемыхъ, а слѣдовательно подчинено нравственно и 
государство и всякій иной видъ человѣческаго общежитія. 
Въ наши дни, именно на Западѣ, мы видимъ попытку „ке­
саря" раздвинуть предѣлы того, что ему отведено, и захва­
тить то, что принадлежитъ „Богови". Онъ не мирится съ 
мыслью, что надъ нимъ есть Богъ—Царь Царствующихъ; 
онъ не терпитъ надъ собою никакого высшаго начала и 
стремится поэтому вытѣснить Бога, Церковь, а съ ними и 
душу и совѣсть, замѣнить ихъ исключительно „правовымъ



—  188 —

порядкомъи... внести правовое, юридическое, государствен­
ное начало повсюду441)...

Не ясно-ли, что между римскимъ кесаремъ и вообще той 
властью, съ которою имѣлъ дѣло Ап. Павелъ, и властью 
Русскаго Самодержца непроходимая пропасть!.. Кесарь от­
вергъ „Бога44 и призналъ превыше всего себя самого. По­
лучивъ власть отъ Бога, онъ, подобно нашимъ прародите­
лямъ, захотѣлъ самъ стать Богомъ и объявилъ себя тако­
вымъ, т. е. никѣмъ не ограниченнымъ властелиномъ, воля 
или хотѣніе котораго абсолютный законъ. Въ его лицѣ власть 
дѣйствительно въ самомъ существѣ своемъ богопротивна, 
антихристова, какъ исключающая верховенство воли Божіей, 
или власти Царя Царей. Конечно, подчиненіе такой власти 
Ап. Павелъ отвергъ, потому что абсолютно неограниченнымъ 
признавалъ только Бога, отъ котораго получили право на 
существованіе всѣ высшія человѣческія власти—эти слуги 
Божіи, установленные имъ для насажденія въ мірѣ добра 
(Римл. 13 гл. 1—2 ст.). Вслѣдъ за Ап. Павломъ и всѣ хри­
стіане должны отвергнуть, хотя-бы цѣною мученичества, 
власть римскаго „кесаря14, но никакъ не верховную власть 
Самодержца, которая, какъ сказано выше, „не ограничена14 
лишь волею гражданъ, но всецѣло ограничена волею Бога. 
Никогда Русскій Самодержецъ не посягалъ, по самому су-

*) См. нашу брошюру: „Орловск. мисс. съѣздъ, въ связи съ вопрос. о 
своб. совѣсти"—стр. 99, 100, 103.—Къ сожалѣнію, въ извѣстномъ всепод­
даннѣйшемъ докладѣ гр. Витте „правовой порядокъ" признанъ неизмѣ­
римо выше существующаго и глубокою древностью освященнаго этически- 
религіознаго строя государственнаго организма Россіи, и намѣченъ, какъ 
идеалъ, къ которому должна стремиться Россія, въ частности Русское 
Правительство. Уже приняты и рѣшительныя мѣры къ проведенію этого 
идеала въ жизнь страны, съ цѣлью „успокоенія" ея. Впрочемъ, въ томъ-же 
докладѣ дѣлается признаніе, что 135 милліоновъ разнороднаго населенія 
Россійской Имперіи „воспитаны на иныхъ началахъ", и посему никакому 
правительству не подъ силу сразу приготовить страну къ воспріятію и 
усвоенію нормъ правового порядка, сразу провести эти нормы въ нравы 
общества и пріемы правительственныхъ агентовъ...—Тогда изъ за чего же 
сыръ боръ загорѣлся?!.. И дѣйствительно-ли насильственное проведеніе 
въ жизнь Россіи нормъ правового порядка дастъ успокоеніе странѣ?!.. 
Кажется, торжество „нормъ правового порядка" за послѣдніе семь лѣтъ 
уже дало на поставленный вопросъ рѣзко и неоспоримо отрицательный 
отвѣтъ: при „нормахъ правового порядка" мы остаемся и безъ права, и 
безъ совѣсти!..



— 189 —

ществу своей власти, на Божье; никогда не объявлялъ за­
кономъ „свое хотѣн<е“ и не требовалъ себѣ божескаго покло­
ненія. „Не мнѣ, не мнѣ, скажетъ онъ, а имени Твоему, Го­
сподии, такъ какъ я исповѣдалъ Тебя своимъ Царемъ, а 
себя Твоимъ слугою. И такой власти Ап. Павелъ повино­
вался и такую власть, делегированную отъ Боіа, онъ запо­
вѣдалъ намъ въ посланіи къ Римлянамъ, какъ и Ап. Петръ 
въ своихъ посланіяхъ, почитать и ей повиноваться. „Бога 
бойтесь, царя чтите", чтите „какъ верховную властъ“ и при­
томъ „для Господа", говоритъ Ап. Петръ (1 Петр. 2, 13—17 ст.), 
„Всякая душа да будетъ покорна высшимъ властямъ, вторитъ 
Ап. Петру св. Ап. Павелъ, ибо нѣтъ власти, не отъ Бога; 
существуюіція-же власти отъ Бога установлены. Посему про­
тивящійся власти противится Божію установленію. А про­
тивящіеся сами навлекутъ на себя осужденіе “ (Римл. 13, 
1—2). И мы знаемъ, что языческій міръ, отвергнувъ власть, 
какъ Божіе установленіе, тѣмъ навлекъ на себя осужденіе, 
погубивъ противъ своей воли самочинную власть „кесаряи 
и созданное ею на глиняныхъ ногахъ величіе римской 
имперіи.

Этотъ жребій грозитъ и Россіи, если только этически-ре- 
лигіозное Самодержавіе, вполнѣ пріемлемое христіанскою 
совѣстію, и свято оберегающее христіанскую свободу, смѣ­
нится у насъ чисто-правовымъ строемъ. Русскій народъ не 
снесетъ такого строя. Не снесетъ онъ его и потому, что, по 
природѣ своей, является демократомъ въ лучшемъ и истин­
номъ смыслѣ этого слова. А лучшая демократія, какъ спра­
ведливо замѣтилъ еще Гейне, та, гдѣ единая личность стоитъ 
во главѣ государства, какъ воплощеніе народной воли, какъ 
Богъ во главѣ правленія міромъ. Подъ властью этого во­
площенія народной воли, какъ подъ державою Бога, про­
цвѣтаетъ самое устойчивое равенство людей, самая настоя­
щая демократія.—Только такая власть ведетъ всякую аристо­
кратію: крови, капитала и пр... къ потерѣ господства надъ 
плебсомъ. Только такая власть могла надѣлить русскихъ 
плебеевъ закономъ 19-го Февраля 1861 г...

Понятно, почему всѣ подкопы подъ народную Самодержав­
ную власть у насъ ведутся со стороны враговъ русскаго 
плебса, хотя послѣдній, по недомыслію, и самъ содѣйствуетъ



— 190

ограбленію себя, продавая, нерѣдко, свое первенство за че­
чевичную похлебку.

Но мы увѣрены, что русскій народъ скоро очнется и 
мощною грудью воскликнетъ: кто За Русь Самодержавную, 
тотъ за Русь народную, за Русь крестьянскую! Мы увѣрены, 
что скоро онъ пойметъ, что, кто противъ Царя Самодержав­
наго, тотъ за Русь господско-холопскую, иноземную, инород­
ческую!.. Да,—великій русскій народъ, несмотря на хожденья 
по распутьямъ, еще не потерялъ своего политическаго и 
государственно-соціальнаго смысла, почему онъ и не отдастъ 
геограниченно-самодержавной власти своего Русскаго Царя ни­
какимъ Одиссеямъ и Діомедамъ. Чары этихъ заѣзжихъ и 
доморощенныхъ авантюристовъ онъ стряхнетъ и Русскій 
Монархъ всегда громовымъ голосомъ будетъ исповѣдывать: 
„гласъ Божій повелѣваетъ Намъ стать бодро на дѣло правле­
нія, съ вѣрою въ истину Самодержавной власти, которую Мы 
призваны утверждать и охранять для блага народа отъ вся­
кихъ на нее поползновеній“ (Высоч. Маниф. 29 апр. 1881 г.).

И. Айвазовъ.



Церковная хроника.
Марѳо-Маріинская Обитель Милосердія въ Москвѣ.

„Внимай же Ему, какъ Марія;
Какъ Марѳа, Ему послужи*.,.

(Изъ стихотв. сестры Марѳо- 
Маріин. Обители Милосердія).

На одной изъ шумныхъ улицъ Москвы (Б. Ордынкѣ), за 
высокой оградой, среди большого парка пріютилась Марѳо- 
Маріинская Обитель Милосердія. Основанная Ея Император­
скимъ Высочествомъ Великою Княгинею Елисаветою Ѳеодоровною эта
обитель уже однимъ своимъ названіемъ приковываетъ взоръ 
нашъ къ полной чарующей прелести евангельской картинѣ 
пребыванія Іисуса въ домѣ Марѳы и Маріи. Глубокій вѣчно 
жизненный смыслъ этой картины и легъ въ основу Марѳо- 
Маріинской Обители. Одна изъ сестеръ этой Обители такъ 
воспѣваетъ ея задачу:

„Послѣдуй призванью Христову,
Прими Его всею душой,
Внимай животворному слову,
Подобно Маріи святой....

Какъ Марѳа заботься о тѣлѣ 
Всѣхъ слабыхъ, убогихъ, больныхъ;
Любовь докажи имъ на дѣлѣ:
Все сдѣлай, что можешь, для нихъ"....

Вотъ это дѣятельное христіанство,—неразрывное сочетаніе 
вѣры съ дѣлами,—красною нитью проходящее чрезъ каждую 
іоту Евангелія, и является идеаломъ Марѳо-Маріинской Оби­
тели, почему она и наименована Обителью Милосердія. До­
статочно выйти за ограду обители въ толщу мятущейся 
улицы, съ ея послѣдними продуктами современной куль-



—  192 —

туры, чтобы понять, какъ надобно въ нашъ жесткій вѣкъ 
милосердіе... и милосердіе... И уже одинъ только звукъ: „Оби­
тель Милосердія какъ-то ласкаетъ и радуетъ сердце, оброс­
шее колючими шипами современности.

Общій видъ Марѳо-Маріинской Обители Милосердія.



Но вотъ мы и у ворогъ обители. Здѣсь сооружена небольшая 
часовенька и сестры читаютъ псалтырь по умершимъ сестрамъ 
обители и ея благотворителямъ. Скромныя, въ древне-рус­
скомъ стилѣ), „святыя ворота" обители сквозь свою рѣшет- 
чатость открываютъ весь дворъ обители. Входимъ во дворъ. 
И иреяѵде всего нашъ взоръ невольно останавливается на 
ослѣпительной бѣлизны храмѣ, возвышающемся на пло­
щадкѣ обширнаго парка. .Сразу вѣ>етъ той сѣдой стариной, 
когда сложилась „Святая Русь". Точно видишь предъ собою 
храмъ древнестольнаго Кіева, Великаго Ростова или Псков­
ско-Новгородской вольницы. Подъ храмомъ устроена усы­
пальница со склепами для погребенія.

Заложенъ храмъ 22 Мая 1908 г, въ честь Покрова Пре­
святыя Богородицы, а освященъ 8 Апрѣля 1912 г. Строился 
онъ по планамъ архитектора-академпка А. В. Щусева и рас­
писанъ художникомъ-академикомъ М. В. Нестеровымъ. Раз­
мѣнъ храма: 15 саж. длины, 5—ширины и 9—высоты. Вмѣ­
стимость храма до 1000. человѣкъ.

Надъ центромъ храма возвышается одна большая глава, 
съ стариннымъ куполомъ, крытымъ красной мѣдью и увѣн­
чаннымъ древняго рисунка крестомъ. Надъ западной частью 
храма—двѣ по старинному звонницы съ меньшими главами, 
съ колоколами, звонъ ’ которыхъ подобранъ подъ знаменитые 
колокола при соборѣ) Великаго Ростова. Четвертая малая 
глава рядомъ съ большой падь ризницей. Наружныя стѣны 
храма, его арки и колонны красиво отдѣланы орнаментами, 
или высѣчены изъ камня въ древнемъ стилѣ. Надъ запад­
ными входными дверьми храма—большой изъ разноцвѣтной 
мозаики образъ Спаса Нерукотвореннаго, а на восточной 
алтарной стѣнѣ>—мозаичное изображеніе Богоматери съ Мла­
денцемъ.

При входѣ въ храмъ—въ западной части храма свѣтлая 
трапезная съ двумя рядами большихъ оконъ въ древнемъ 
стилѣ). Стѣны трапезной украшены фресковой живописью. 
На одной стѣнѣ приковываетъ къ себѣ вниманіе картина: 
..Святая Русь", изображающая труждаюіцуюся и обременен­
ную Русь, идущую навстрѣчу Христу. Христосъ какъ-бы 
выходитъ изъ березоваго лѣса, въ глубинѣ) котораго вид­
нѣется скитокъ; вотъ Онъ мягко ступаетъ по ковру зеленой

13ГОЛОСЪ Ц Е Р К В И .



—  194 —

травы и пестрѣющихъ цвѣтовъ; къ Нему обращены взоры 
колѣнопреклоненныхъ и стоящихъ русскихъ женщинъ, се­
стеръ въ бѣлыхъ одѣяніяхъ; виднѣются крестьяне, калѣка- 
солдатикъ, старецъ-схимникъ и пр... А кругомъ зелень без­

предѣльныхъ полей, отблескъ вечерней зари въ зеркально- 
спокойномъ озерцѣ... Дивная чарующая картина повседнев­
ной русской были... Жилъ и живетъ русскій человѣкъ съ 
Христомъ, такъ сказать, „по семейному“, носитъ Бога и



—  195 —

Христа у себя „за пазушкой"!.. На боковыхъ стѣнахъ тра­
пезной висятъ два кіота съ изображеніями святыхъ угодни­
ковъ—строителей и печальниковъ Русской Земли.

Но вотъ и главный храмъ. Глаза невольно останавливаются 
на дивной картинѣ: Христосъ у Марѳы и Маріи. Здѣсь 
какъ-бы небо—Марія и земля—Марѳа сочетались въ слу­
женіи Христу. Каждый служитъ отъ своего дара: небо—ду­

ховнаго, земля—тѣлеснаго, матеріальнаго. Въ Марѳѣ и Маріи 
какъ-бы сказался весь человѣкъ, его тѣло и душа, отдавшія 
себя всецѣло Христу.— Зачѣмъ? Д ля какой конечной цѣли? 
Ради „Утра воскресенія*, какъ-бы отвѣчаетъ здѣсь же нахо­
дящаяся картина „Утро воскресенія11... Воскресеніе изъ мерт­
вы хъ—это краеугольный камень надеждъ христіанина, безъ 
каковаго камня тщетна и вѣра христіанская и жалокъ чело-

і з -



196 —

вѣкъ!.. И съ какою отрадою смотритъ христіанинъ на „Утро 
воскресенія" Христа, видя въ немъ залогъ и своего „Утра 
воскресенія", мирящаго его со всѣми скорбями земной юдоли, 
разсѣивающаго въ немъ звѣриную тьму и насаждающаго 
въ человѣкахъ благоволеніе... И въ этотъ мигъ какъ-бы 
явственно чувствуешь благодатное наитіе Св. Духа, паря­
щаго въ высотахъ храмоваго купола.

За клиросомъ виднѣются хоругви въ формѣ стяга. Съ 
южной стороны—пристройка; въ ней дубовый иконостасъ 
съ иконой Федоровской Божіей Матери. Въ аркѣ, отдѣляю­
щей эту пристройку отъ храма,—иконостасъ, даръ храму 
отъ Кіевскаго гренадерскаго полка; въ другой аркѣ, отдѣ­
ляющей сѣверную паперть отъ храма, — иконостасъ, даръ 
Черниговскаго гусарскаго полка. Но вотъ мы и у главнаго 
центральнаго иконостаса; одноярусный, дубовый, обитый се­
ребряной басмою. Живопись византійская. У жертвенника 
красуется хрустальный крестъ—даръ Государыни Императрицы 
Александры Ѳеодоровны. А на горнемъ мѣстѣ, точно живая,— 
Богоматерь съ омофоромъ, въ честь Которой посвященъ храмъ.

Подъ этотъ дивный омофоръ искони Святая Русь прибѣ­
гаетъ въ тяжелыя годины. И сколько милосердія излила 
Пресвятая Владычица на Св. Землю Русскую!.. Сколько упо­
коила она труждающнхся и обремененныхъ!.. И чтитъ Ее 
Святая Русь, вопія къ Ней: „Пресвятая Богородице, покрый 
насъ отъ всякаго зла честнымъ Твоимъ омофоромъ!"... Подъ 
сѣнь этого омофора прибѣгла и Марѳо-Маріинская Обитель 
Милосердія, прибѣгла подъ сѣнь омофора Той, у Которой 
милосердіе къ людямъ неисчерпаемо, Которая и Сына Своего 
Единороднаго отдала для спасенія людей. Да покроетъ-же 
Пресвятая Владычица Своимъ омофоромъ и Марѳо-Маріин- 
скую Обитель Милосердія, и да дастъ ея насельницамъ свято 
блюсти Евангельскіе завѣты любви и милосердія.

И. Айвазовъ.

Г'І А  А



Некрологъ.
|  Петербургсиій Митрополитъ Антоній.

42-го Ноября въ 4 часа 35 мин. утра * въ Бозѣ тихо опо­
чилъ на 66-мъ году отъ роду первоіерархъ Русской Церкви 
Митрополитъ Петербургскій и Ладожскій Антоній. Сынъ 
сельскаго священника о. Василія Вадковскаго, изъ села 
Ширингуши, Спасскаго у., Тамбовской губ., Александръ 
Вадковскій прошелъ всю духовную школу, закончивъ свое 
образованіе въ 1870 г. въ Казанской Дух. Академіи, гдѣ 
онъ и остался преподавателемъ по каѳедрѣ церковнаго про­
повѣдничества и пастырскаго богословія. Семейное горе,— 
потеря жены и двухъ дѣтей,—побудили его принять 4 марта 
1883 г. монашество, съ именемъ Антонія. Въ Ноябрѣ того же 
года онъ въ санѣ архимандрита назначается инспекторомъ 
Казанской Академіи, откуда уже въ 1885 г. его переводятъ 
инспекторомъ Петербургской Дух. Академіи. Въ Маѣ 1887 г. 
въ санѣ епископа Выборгскаго онъ утверждается ректоромъ 
той же Академіи. Въ 1892 г. епископъ Антоній назначенъ 
былъ архіепископомъ вновь образованной Финляндской епар­
хіи и постоянно присутствующимъ членомъ Св. Сѵнода. Вы­
сочайшимъ рескриптомъ 25 Дек. 1898 г. высокопреосвящен­
ный Антоній былъ призванъ стать Митрополитомъ С.-Петер­
бургскимъ и Ладожскимъ. Почти 14-ть лѣтъ стоялъ въ Бозѣ 
почившій Архипастырь на весьма трудномъ посту перво­
іерарха Русской Церкви. И, если принять во вниманіе, что 
эти 14-ть лѣтъ представляютъ собою, вслѣдствіе особыхъ 
условій, въ какихъ протекала за этотъ періодъ церковная и 
государственная жизнь въ Россіи,—то нетрудно понять тотъ 
тяжкій недугъ, который, имѣя и родовой зародышъ, быстро 
развился и преждевременно свелъ въ могилу высокаго Свя­
тителя Русской Церкви



—  198 —

Стоя у свѣжей могилы Святителя, мы не находимъ въ 
себѣ порыва къ оцѣнкѣ его, какъ церковнаго дѣятеля. И не 
потому только, что мы радикально расходились въ принци­
піальныхъ вопросахъ съ почившимъ Святителемъ, съ кото­
рымъ не разъ имѣли случай бесѣдовать, и каковое расхож­
деніе неминуемо вызвало бы съ нашей стороны нерѣдко и 
очень суровое осужденіе многихъ сторонъ церковной дѣ­
ятельности почившаго Архипастыря, какъ Кормчаго Русской 
Церкви,—но и потому, главное, что у свѣжей могилы мы 
всецѣло отдаемся мысли о почившемъ, какъ просто о чело­
вѣкѣ. И съ этой стороны мы всегда знали, по собственному 
опыту, почившаго Архипастыря, какъ „человѣка сердца", 
какъ человѣка, преисполненнаго любви и всепрощенія. И 
эта Его отличительная черта была постояннымъ Его спут­
никомъ. Она мирила съ Нимъ и Его принципіальныхъ про­
тивниковъ, которые, въ силу этого, никогда не теряли съ 
Нимъ духовной связи, находя въ Его любвеобильномъ сердцѣ 
нѣкоторую утѣху для своего идейнаго расхожденія съ Нимъ.

Миръ праху Твоему, любвеобильный Архипастырь!.. Лю­
бовь и всепрощеніе—Твои неотъемлемые дары, кои Ты воз­
растилъ среди-терній сего міра. Пріими же и отъ насъ по­
слѣднее цѣлованіе!..

И .  А.



Политическое Обозрѣніе.
В  О уі Н Я.

Истекающему 1912-му году, очевидно, суждено стать эрою 
новой жизни Балканскихъ славянъ. Славянскій мечъ побѣдо­
носно разсѣкаетъ Гордіевъ узелъ на Балканахъ, коимъ сла­
вянская колесница была привязана въ концертѣ европейской 
дипломатіи. Многомилліонное балканское славянство бук­
вально задыхалось и истекало кровью въ тискахъ этой ди­
пломатіи, а она однимъ глазомъ сочувственно роняла слезы, 
другимъ же ликовала надъ муками славянъ. Въ утѣху имъ 
она то предлагала безконечные проекты разныхъ реформъ, 
которыя Турція преисправно топила въ славянской крови, 
то, наконецъ, поднесла пмъ „младо-турецкій режимъ", став­
шій дракономъ для славянства. Разбупіевавъ всѣ низменныя 
страсти турокъ и имъ подвластныхъ дикихъ ордъ, объеди­
ненныхъ съ ними на почвѣ мусульманства, „младотурецкій 
режимъ" возмечталъ о вящшемъ величіи Турціи. Но, ли­
шенный практическаго и политическаго смысла, онъ попалъ 
въ объятія собственныхъ миражей, чѣмъ искусно восполь­
зовалась Италія, надѣливъ себя на счетъ Африканскихъ вла­
дѣній Турціи. Обезкураженный вѣроломствомъ своихъ „дру­
зей", младотурецкій режимъ, однако, не вышелъ изъ подъ 
ихъ опеки и, по совѣту инструкторовъ съ Шпрее-Дуная, 
задумалъ компенсировать себя за счетъ Персіи. Но тамъ ем) 
пришлось столкнуться съ Россіей и Англіей,—и онъ отсту­
пилъ... Однако, политическія страсти у младотурокъ буше­
вали. Онѣ искали выхода. Появились грозные симптомы по 
адресу „вѣроломныхъ друзей". И вотъ „друзья" съ ІНнрее-Ду- 
ная указали туркамъ на Балканскихъ славянъ. Традиціонная, 
подогрѣваемая религіозною рознью, вражда къ Балканскимъ



—  200 —

славянамъ, жажда компенсацій для славы младотурецкаго 
режима, совѣты Ахитофеловъ съ ІІІпрее-Дуная сдѣлали свое 
дѣло. И Турція бросила вызовъ Балканскимъ славянамъ. 
Послѣднимъ ничего не оставалось, какъ только принять 
вызовъ.

И вотъ мы являемся свидѣтелями героической борьбы 
Балканскихъ славянъ съ Турціей, этимъ вѣковымъ вампи­
ромъ балканскаго славянства. Въ этой борьбѣ сторону сла­
вянъ приняла колыбель православія Греція, также истекаю­
щая кровыо въ тискахъ Турецкаго вампира. Присоединеніе 
Греціи къ Балканскимъ славянамъ сдѣлало войну балкан­
скихъ союзниковъ съ Турціей уже не только національной 
(для славянъ), но и религіозной,—войной христіанъ противъ 
мусульманскаго ига, войной Креста съ полумѣсяцемъ. Тур­
ція, не безъ совѣта, конечно, своихъ „друзей", коимъ, какъ 
христіанамъ, „неловко" было въ священиой'войпѣ христіанъ 
съ мусульманами стоять на сторонѣ послѣднихъ,—сдѣлала, 
было, усилія посулами выдѣлить Грецію изъ союза балкан­
скихъ славянъ и тѣмъ придать войнѣ характеръ исключи­
тельно политическій, т. е. нротивославянскій, чѣмъ облегча­
лась помощь Турціи съ береговъ ІІІпрее-Дуная и парализо­
вались враждебныя Турціи выступленія Англіи изъ-за сим­
патій ея къ Греціи. Однако, Греція откинула посулы, зная, 
по опыту, имъ цѣну,—и героически удержалась на высотѣ 
своего въ данный моментъ историческаго призванія быть 
союзницей балканскихъ славянъ. Такимъ образомъ, война 
съ Турціей сохранила свой священный характеръ. Смущен­
ный Шпрее-Дунай, въ борьбѣ съ славянско-греческимъ со­
юзомъ, перешелъ на почву собственнаго давленія на союзни­
ковъ, стараясь то перессорить ихъ, создавъ призрачную ко- 
лизію ихъ личныхъ интересовъ, то запугать ихъ измышлен­
ными нарушеніями — де интересовъ ІІІпрее-Дуная чрезъ 
отчужденіе союзниками той или другой завоеванной ими 
Турецкой территоріи.

Къ счастью, балканскій славянско-греческій союзъ муже­
ственно дѣлаетъ свое дѣло и геройски честно и свято блю­
детъ свое- внутреннее единеніе, справедливо видя въ немъ 
единственный залогъ счастливаго для себя исхода военной 
и дипломатической кампаніи, стоившей славяно-грекамъ горы 
тѣлъ и моря крови и слезъ.



—  201 —

Видя неудачу Шпрее-Дуная, Турція дѣлаетъ попытки 
сама, безъ заграничныхъ „честныхъ маклеровъ", договориться 
съ балканскимъ союзомъ объ условіяхъ мира. Но попытки 
эти пока не увѣнчиваются успѣхомъ, вслѣдствіе неискрен­
ности Турціи и ничтожныхъ съ ея стороны территоріаль­
ныхъ уступокъ побѣдителямъ. Однако, путь непосредственныхъ 
переговоровъ Турціи съ балканскимъ союзомъ—это самый 
вѣрный для Турціи путь къ окончанію, съ наименьшимъ 
ущербомъ, гибельной для нея войны. Если же Турція без- 
надежно отдастъ себя и дальше въ руки ІНпрее-Дунайскихъ 
„инструкторовъ", то ей придется заплатить уже не только 
по счету балканскаго Союза... Недалекое будущее дастъ намъ 
отвѣтъ на этотъ вопросъ. А сейчасъ отъ всей души поже­
лаемъ балканскому славяно-греческому союзу побѣдно, въ 
тѣснѣйшемъ братскомъ единеніи, довершить начатое дѣло 
борьбы за общую свободу отъ ига турокъ и ислама.

И. М— сній.

^'11А  ^  А  ч



Библіографія.
I, Протоіерей А. Никольскій, — Лица „духовнаго чина“ Москов­

ской епархіи въ ихъ служеніи Церкви и отечеству въ 
1812 году.—Москва. 1912 г. Ц 1 руб.

Подъ такимъ заглавіемъ вышла книга настоятеля Казан­
скаго Собора прот. А. В. Никольскаго. Авторъ поставилъ 
задачею вспомнить о подвигахъ духовенства Московской 
епархіи въ бѣдственное время Отечественной войны. Память 
объ этихъ подвигахъ, по словамъ автора, должна быть свя­
щенною для потомковъ, какъ доброе, возбуящающее и вооду­
шевляющее преданіе, своего рода нравственное напутствіе 
добраго стараго времени современному намъ поколѣнію.

Съ своею задачею авторъ справился прекрасно. Онъ далъ 
обильный фактическій матеріалъ, ярко свидѣтельствующій 
о героическомъ служеніи Церкви и Отечеству Московскаго 
столичнаго и уѣздно-сельскаго духовенства въ Отечествен­
ную войну. Предъ нами, какъ живые, встаютъ эти, въ массѣ 
забытые, герои: то до смерти защищающіе храмы Божіи отъ 
непріятеля, то самоотверженно вдохновляющіе народъ на 
борьбу со врагомъ, то принимающіе участіе въ самыхъ во­
енныхъ операціяхъ русскихъ войскъ... Авторъ приводитъ 
подлинное донесеніе 5 янв. 1813 г. епископу Дмитровскому 
Августину отъ Московскаго главнокомандующаго графа 
Ф. В. Растопчина: „по всѣмъ, собраннымъ мною свѣдѣніямъ, 
писалъ гр. Растопчинъ, духовенство Москвы и ея губерніи, 
во время пребыванія въ ней врага святыни и человѣчества, 
не переставало исполнять обѣты своего священнаго сана, 
напоминая народу словомъ и дѣломъ обязанности его передъ 
Богомъ и Царемъ. Многіе изъ сихъ почтенныхъ пастырей 
сдѣлались я^ертвами ихъ усердія и пали подъ мечемъ лю­
тыхъ безбояѵішковъ. Поученія Ваши и внушенія слуяштелей



— 203 —

Православной Церкви нашей преобразили смиренныхъ посе­
лянъ въ мужественныхъ защитниковъ отечества нашего, 
принявшихъ смерть за вѣру и вѣрность11.

Книга читается легко и съ захватывающимъ интересомъ. 
Мы рекомендуемъ ее вниманію всѣхъ служителей и дѣяте­
лей Церкви, такъ она имѣетъ значеніе общецерковное, служа, 
сверхъ указанныхъ авторомъ цѣлей, п прекрасной апологіей 
духовенства противъ клеветническихъ навѣтовъ на его дѣ­
ятельность въ эпоху 1812 года.

И. А.

ОПЕЧАТКИ .

Въ Ноябрьск. кн. „Гол. Церкви11 на стр. 190-й, въ статьѣ 
Н. Виноградскаго, послѣднія 12 строкъ, отъ словъ: „Въ 
этомъ...11 и до конца составляютъ редакціонное примѣчаніе и 
по ошибкѣ напечатаны въ текстѣ статьи.

Ред



—  204 —

ОБЪЯВЛЕНІЯ.
МОСКОВСКІЯ ВѢДОМОСТИ

Условія подписки на 1913 годъ. Съ доставкой и пересылкой на:

12 м. 11м.  10 м. 9 м. 8 м. 7 м. 6 м. 5 м. 4 м. 3 м. 2 м. 1м 
Въ Россіи. 12.— 11.2010.40 9.50 8.50 7.50 6.ГЮ 6 . -  4 80 3.60 2.40 1 20 
Заграницу. 20.— 19.— 17.50 16.— 14.50 13.— 11.50 10.— Н.— 6.— 4 .— 2.— 

Подписка считается съ 1-го числа каждого мѣсяца. При подпискѣ слѣ­
дуетъ точно указывать, съ какого мѣсяца высылать газету. Газета выхо­
дитъ ежедневно, кромѣ дней послѣ воскресеній и двунадесятыхъ праздни 
ковъ. Для годовыхъ подписчиковъ допускается разрочна платежа: для слу­
жащихъ по третямъ, чрезъ ихъ казначеевъ, для частныхъ лицъ: 5 руб. 
при подпискѣ, 4 руб. къ 1 мая и 3 руб. къ 1 сентября. Невнесшимъ въ 
срокъ денегъ высылка газеты прекращается. О желаніи разсрочки платежа 
должно быть заявлено при высылкѣ перваго взноса. При высылкѣ денегъ 
почтовыми переводами должно указать на самомъ переводѣ (а не отдѣль­
нымъ письмомъ), на что присланы деньги. Народныя школы, недостаточ­
ныя крестьяне, православное духовенство девяти западныхъ, ІІривислян- 
скихъч Балтійскихъ и Финляндскихъ губерній м сельское духовенство 
остальной Россіи платятъ за годъ 8 руб., за полгола 4 руб. 50 к. За пере­
мѣну адреса взимается каждый разъ 40 коп. ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ 
конторѣ Редакціи (Москва, Петровка, домъ №25), въ Петербургѣ— въ конторѣ 
Торговаго Дома Л. и Э. Метцль и К°, Морская, II , во всѣхъ книжныхъ 
магазинахъ; въ Парижѣ — А^епсе Иаѵаз, Ріасе бе Іа Воигзе. РОЗНИЧНАЯ 
ПРОДАЖА №№ Моск. Вѣд. въ Петербургѣ производится: на вокзалахъ Ни­
колаевской, Варшавской и Царскосельской жел. дорогъ. Плата за объя­
вленія: передъ текстомъ 40 коп., послѣ текста—20 коп. со строки петита 
или за мѣсто, занимаемое ею въ одну колонну, за каждый разъ. Стои­
мость отдѣльныхъ №№ Моск. Вѣд. 5 коп.

Редакторъ-Издатель Л. А. Тихомировъ.

ОТКРЫТА ПОДПИСКА Н А'

БОГОСЛОВСКІЙ в ѣ с т н и к ъ
1913 годъ.

Въ 1913 году Москов Дух. Академія будетъ продолжать изданіе „Богосл. 
Вѣсти.“ по программѣ: I. Творенія св. Отцовъ въ русск. переводѣ (св. Максима 
Исповѣдника).— II. Оригинальныя изслѣдованія, статьи и замѣтки по наукамъ 
богосл., философ., историч. и общественнымъ, составляющія въ большей 
своей массѣ труды профессоронъ Акад. и видныхъ представителей вн ѣ­
школьнаго богословія.—III. Изъ современной жизни: научно-богословское 
обозрѣніе важнѣйш. событій изъ Церковной жизни Россіи, православ. 
Востока, странъ славянскихъ и зап.-европейскихъ.—IV. Хроника академич. 
жизни; отчеты о магистр. диспутахъ, объ учен. юбилеяхъ, о работѣ научн. 
академич. обществъ и кружковъ и о перемѣнахъ во внѣшней и внутрен 
жизни Академіи.— V. Библіографія, рецензія и критика выдающихся нови­
нокъ какъ русской, такъ и иностран. богослов.-философской и церковно 
историч. литературы.— Л. Приложенія, въ которыхъ будутъ печататься, съ 
отдѣльной нумераціей сгран., труды выдаюіц. представителей церковной 
жизни въ ея недавнемъ прошломъ. -V II. Протоколы Совѣта Академіи за 
1912 г. Органъ высшей Церковной школы. „Богослов. Вѣсти .сам ы м ъ поло-



—  205 —

женіемъ своимъ призывается къ неуклонному служенію, методами и ору­
діями науки, интересамъ св. Церкви. Раскрывать нетлѣнныя сокровища 
Сокровищницы Истины и углублять пониманіе ихъ въ современномъ со­
знаніи, уяснять вѣчное и непреходящее значеніе церковности, показывать, 
что она есть не только моментъ и фактъ исторіи, но и непреложное условіе 
вѣчной жизни — такова прямая, положительная задача этого служенія 
Церкви. Но положительная задача неизбѣжно связывается съ задачею 
отрицательною,—съ борьбою противъ расхищенія духовнаго достоянія 
Церкви, съ расчисткою Церковныхъ владѣній отъ всѣхъ чуждыхъ при­
родѣ ея силъ, покушающихся па ея собственность и на самое ея суще­
ствованіе. Съ І9!3-го года начнется въ ,,Б. В .“ переводъ твореній св. Ма­
ксима Исповѣдника. Въ качествѣ приложенія къ журналу „Богословскій Вѣст- 
никъ“ подписчикамъ его въ 1913 году будутъ предложены пятая и шестая 
части твореній прел Ефрема Сирина Всѣмъ подписчикамъ будетъ разослана 
безплатно брошюра нроф. Д. Ѳ. Голубинскаго.—Руководство къ пасхаліи. 
Кромѣ того, въ редакціи остается огранпчен количество пижепоименован. 
изданій, одно изъ которыхъ можетъ быть выслано безплатно, по указанію 
подписчика: 1°, Проф.-ГІрот. А. В. Горскій,—Слова. 2°, Объ Антихристѣ. 
3°, Св. Левъ, папа Римскій. 4°, Указатель къ журналу „Богословскій Вѣст­
никъ44, первое десятилѣтіе 1892 г.— 1901 г. Подписная цѣна на „Богослов­
скій Вѣстиикъ“ совмѣстно съ приложеніемъ 5 и 0 части твореніи препод. 
Ефрема Сирина ВОСЕМЬ РУБЛЕЙ СЪ ПЕРЕСЫЛКОЙ. ГІрим Безъ пересылки семь 
рублей, за границу—десять. Допускается подписка на журналъ безъ при­
ложенія (цѣна 7 руб.). Допускается разсрочка на два срока: при подпискѣ 
4 руб. и къ 1 іюля 4 руб.; для подписавшихся на журналъ безъ приложе­
нія разсрочка: при подпискѣ 4 р., и къ I іюля 3 р. За перемѣну адреса 
20 коп. ІІрим. Подписчики „Богословскаго Вѣстника44 со всѣхъ изданій 
редакціи пользуются скидкой отъ 20—30%, въ зависимости отъ размѣ­
ровъ заказа. Журналъ „Прибавленія къ изданію твореній св. отцевъ въ 
русскомъ переводѣ*4 за имѣющіеся годы высылается подписчикамъ со скидкою 
50%  съ цѣнъ каталога. Адресъ редакціи: Сергіевъ Посадъ, Московской гу­

берніи, въ редакцію „Богословскаго Вѣстника44.
Редакторъ священникъ Павелъ Флоренскій.

ДВА ЖУРНАЛА ЗА ЧЕТЫРЕ РУБЛЯ.

Открыта подписка на 1913 годъ на ежемѣсячный иллюстрированный лите­
ратурно-научный журналъ

СВѢТОЧЪ И ДНЕВНИКЪ ПИСАТЕЛЯ.
(VII-и годъ изданія!,

по программѣ обычной для ежемѣсячниковъ, съ особымъ отдѣломъ „На 
помощь Семьѣ и Школѣ44 и отдѣльнымъ, по новой программѣ, журналомъ 
для дѣтей— „Маленькій Свѣточъ44 подъ редакціей А. В. Круглова, при непо­
средственномъ раздѣленіи съ нимъ трудовъ по редакціи А. Н. Кругловой- 
Догановичъ, при ближайшемъ участіи д-ра медиц. В. К. Недзвецкаго и инже­
неръ-технолога М. В. Лысновскаго и при сотрудничествѣ извѣстныхъ писа­
телей и ученыхъ. Идя навстрѣчу желаніямъ подписчиковъ, мы расширяемъ 
отдѣлы научно-историческій и „На помощь Семьѣ и Школѣ44 и прибавляемъ 
выпускъ „Маленькаго Свѣточа44- 6 вмѣсто 5. Такимъ образомъ, не увели­
чивая подписной цѣны, мы вносимъ въ наше дѣло улучшенія какъ съ 
внѣшней, такъ и съ внутренней его стороны. Всѣ подписчики за 4  руб. 
ПОЛУЧАТЪ: 12 №№ иллюстрированнаго журнала СВѢТОЧЪ и ДНЕВНИКЪ ПИСА­
ТЕЛЯ, и безплатныя приложенія: 6 №№ иллюстр. дѣтскаго журнала МАЛЕНЬКІЙ 
СВѢТОЧЪ44, которые составятъ за годъ цѣнный томикъ разнообразнаго и 
полезнаго чтенія, по праву могущій занять мѣсто въ семейно-пікольной



—  206

библіотекѣ. 8 ЭЛЕГІЙ ВЪ ПРОЗЪ, подъ общимъ названіемъ „ЛИРИЧЕСКІЕ 
А К К О Р Д Ы , изданные изящно, на хорошей бумагѣ. 1 книгу „ТРЕХСОТЛѢТІЕ 
ЦАРСТВОВАНІЯ ДОМА РОМАНОВЫХЪ'*. Эта книга будетъ составлена съ тѣмъ 
же строгимъ подборомъ, какъ и ДВѢНАДЦАТЫЙ ГОДЪ, —премія къ журналу 
за текущій 1912 г., и будетъ снабжена многими иллюстраціями. 1 книгу 
„МОЛИТВЕННИКЪ ЗЕМЛИ РУССКОЙ" иллюстрированное чтеніе объ о Іоаннѣ 
Кронштадтскомъ. (Его жизнь и значеніе для Русской Церкви и народа). 
Подписная цѣна на 1913 годъ со всѣми приложеніями: Безъ доставки въ Мо­
сквѣ 3 р. 60 к. въ годъ. Съ доставкой въ Москвѣ и пересылкой по Имперіи 
4  руб. Можно подписываться въ разсрочку, внося при подпискѣ 2 р. 50 к. 
и къ 1-му марта 1 р. 50 к. Полугодовая подписна не принимается. За границу 
только на годъ и безъ разсрочки 6 р. 50 к. Книжнымъ магазинамъ при го­
довой полной подпискѣ комис. 20 к. съ экземпляра. Адресъ редакціи и 
конторы: Москва, Тверская, уг. Брюсовскаго пер., домъ гр. Олсуфьевой. Покор­
нѣйше просимъ заблаговременно подписываться на журналъ, что важно 
для конторы въ смыслѣ заготовки адресовъ и выясненія тиража на годъ, 
дабы не нужно было (какъ въ настоящемъ году) допечатывать первые 
Л?Л9, что неудобно какъ для насъ, такъ и для подписчиковъ. Коллек­
тивныхъ подписчиковъ просимъ возможно ранѣе выслать списки съ адре­
сами, уплачивая деньги (если подписка въ кредитъ) въ свои обычные сроки.

Редакторъ-издатель А. В. Кругловъ.

ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1 9 1 3  ГОДЪ на первый и единственный мо­
нашескій иллюстрирован. двухнедѣльный ЖУРНАЛЪ

„РУССКІЙ ИНОКЪ“.
„Русскій Инокъ", по указу Св. Сѵнода, 12 марта 1912 года, № 5, обязательно 
выписывается во всѣ мужскія и женскія обители Имперіи. „Русскій Инокъ" 
издается подъ высшимъ руководствомъ и при неносред. участіи Члена Св. 
Сѵнода Антонія Архіепископа Волынскаго. ПРОГРАММА: Творен. св. Отецъ: 
Писанія позднѣйш. подвижниковъ и учителей иночества. Выписки изъ 
душеполез. книгъ. Уставы и Правила для иночествующихъ. Монастырскій 
Старецъ. Уставщикъ. Училище благочестія. Исторія Царства Божія на землѣ. 
Монашеская лира (стихотворенія). Иноческіе опыты. Иноческое поученіе. 
Жизнеописанія подвижниковъ и подвижницъ благочестія. По святымъ оби­
телямъ (описанія, извѣстія и замѣтки). Отзывы о книгахъ. Монастырское 
рукодѣлье. Отвѣты на вопросы. Распоряженія Церков. Власти по монасты­
рямъ. Стѣнная библіотека. На благословеніе. Задача „Русскаго Инока": пре­
дложить назидательное и душеполез. чтеніевъ твореніяхъ и примѣрахъ св. 
Отецъ и позднѣйш. подвижниковъ благочестія, дать возможность насель­
никамъ обителей дѣлиться другъ съ другомъ на страницахъ органа сво­
имъ опытомъ духовнымъ, братъ брата окормляя; распространеніе въ обще­
ствѣ свѣдѣній о монастыряхъ, ихъ исторіи, святыняхъ, а также правиль­
ныхъ взглядовъ на монашество, его жизнь и задачи. За ТРИ рубля въ те­
ченіе года подписчики получатъ: 24 выпуска журнала—свыше 1500 стр. 
й 200 рисунковъ—снимковъ видовъ обителей, ихъсвятьшь, портретовъ по­
движниковъ и проч. 24 иллюстрированныхъ листка „на благословеніе 
богомольцамъ" до 150 стран. до 30 листовъ „стѣнной библіотеки", изящно 
изданныхъ, съ художест.-исполнен. виньетками, заставками и проч. Всѣмъ 
подписчикамъ будетъ безплатно разосланъ иноческій стѣнной налендарь въ 
365 листковъ большого формата Въ видѣ безплатныхъ приложеній намѣ­
ченъ и цѣлый рядъ книжекъ справочниковъ, для употребленія въ Церкви 
и келліи. Годовая плата за „Русскій Инокъ" со всѣми приложеніями: съ 
начала года—ТРИ рубля, а съ 1 февралями дальше—ТРИ руб 50 коп. за 
границу—ПЯТЬ руб. 50 коп. ИНОЧЕСКІИ СТѢННОЙ КАЛЕНДАРЬ въ 
продажѣ: 75 кои. съ перес. безъ перес. 50 коп. Адресъ: Почаевъ, на Во- 

лыни — Редакціи „РУССКАГО ИНОКА".



•....... . сЗСа годъ —  , ■ ■-

Открыта подписка
на новый ежемѣсячный церковно~общественный Журналъ:

„Толосъ 1[ерк6и“.
Журналъ: „ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ44, вступая во второй годъ сво­

его изданія, имѣетъ цѣлью освѣщать и разрѣшать въ строго-пра­
вославномъ церковномъ духѣ всѣ вопросы Вѣры и Церкви, а также 
и вопросы государственной, общественной, семейной и личной 
жизни и мысли, въ границахъ соприкосновенія ихъ съ ученіемъ 
Православной Вѣры и съ жизнью Православной Церкви.

—  -----Посему въ „ПРОГРАММУ44 журнала входятъ: —
Отдѣлъ I: 1) Душеполезное чтеніе, т. е. статьи, дневники, 

письма, наблюденія и воспоминанія, а также и прочіе труды ре­
лигіозно-назидательнаго содержанія. 2) Вѣроученіе и нравоученіе 
Православной Церкви, въ научно - популярномъ изложеніи и въ 
удовлетвореніе запросовъ нашего времени. 3) Церковная пропо­
вѣдь на жгучіе вопросы современности. 4) Церковное управленіе. 
5) Вопросы современнаго пастырства и церковный приходъ. 6) Цер­
ковная школа. 7) Внѣшняя и заграничная православная миссія. 
8) Внутренняя миссія. 9) Русское сектантство, соціализмъ, современ­
ный атеизмъ и спиритуализмъ. 10) Православная церковь за гра­
ницей. 11) Инославіе и иновѣріе.

Отдѣлъ II: 12) Церковь и Государство. 13) Церковь и Об­
щество. 14) Церковь и семья. 15) Церковь и личная жизнь чело­
вѣка. 16) Церковь и современная пресса. 17) Церковь и совре­
менная мысль. 18) Библіографія и критика. 19) Политическое обо­
зрѣніе. 20) Стихотворенія. 21) Почтовый ящикъ/отвѣтъ на запро­
сы читателей по программѣ журнала.

===== Въ журналѣ принимаютъ участіе: просвѣщеннѣйшіе іе­
рархи и пастыри Церкви, мужи богословской и свѣтской науки 
и литературы, а равно и видные дѣятели на поприщѣ церковной, 
государственной и общественной жизни.—  -
КЪ СВЪДЪНІЮ ПОДПИСЧИКОВЪ и СОТРУДНИКОВЪ ЖУРНАЛА:

1) Годовая цѣна журнала ЧЕТЫРЕ руб., съ достав. и перес. 
За Ѵг г°Аа 2 руб.; За границу ПЯТЬ руб. Подписныя деньги адре­
совать: зэМосква. Кремль. Чудовъ монастырь. Въ редакцію ъГолоса 
Церкви“.

2) Плата за объявленія на послѣднихъ страницахъ: 1 стран. 
20 руб., Ѵг СТР- 10 Руб-, 7* стр. 5 руб., 7в СТР- 3 руб. При печа­
таніи много разъ дѣлается уступка по соглашенію.

3) Весь литературный матеріалъ для „Голоса Церкви44 надле­
житъ направлять и за всѣми справками по журналу обращаться 
по адресу: ^Москва. Бол. Тверская-Ямская, д. 48. Телеф. 172-76. 
Ивану Георгіевичу Айвазову44. Статьи для журнала надо писать четко 
и на одной сторонѣ листа.

4) При журналѣ издается „Лепта Обители Святителя Алексіяа—
народныя религіозно-просвѣтительныя и миссіонерскія брошюрки. 
Цѣна за сотню 50 коп., съ пересылк. 75 коп.

Редакторы *Голоса Церкви“: Намѣстникъ Чудова монастыря
архимандритъ Арсеній и

Московскій епархіальный миссіонеръ Иванъ Айвазовъ.


